
C
al

en
drier des religions 2026

Le Bouddhisme | le Catholicisme | le Conseil régional du culte musulman | le Conseil shi’ite de France

l’Église apostolique arménienne | la Foi bahá’íe | l’Hindouisme | le Judaïsme | l’Orthodoxie | le Protestantisme



Le Bouddhisme
LA ROUE DU DHARMA

Chacun de ses huit rayons représente 
le Noble chemin octuple. Il est 

considéré comme la voie rapide 
vers l’illumination et requiert des 

intentions pures, une discipline et une 
conduite éthique.

 Le Judaïsme 
L’ÉTOILE DE DAVID

Ses six branches symbolisent les six 
jours de la semaine. Le septième jour, 
celui du repos divin (le shabbat), est 
symbolisé par le centre de l’étoile.

 L’Orthodoxie 
LA CROIX TRÉFLÉE

Elle rappelle la crucifixion  
de Jésus-Christ. Il convient de noter que 

les communautés orthodoxes utilisent 
actuellement deux calendriers.  

Selon l’ancien calendrier julien conservé 
par certaines, les fêtes mentionnées 

tombent 14 jours plus tard.

Le Conseil régional  
du culte musulman

LE CROISSANT

Il est reconnu comme l’un  
des symboles de l’Islam.

 Le Protestantisme 
LA CROIX HUGUENOTE

Elle a été créée en 1688 en 
référence à la Croix de Malte et à 

celle l’Ordre du Saint-Esprit, ordre 
de chevalerie français. 

Elle est composée aussi 
d’un pendentif, une colombe 

symbolisant l’Esprit saint.

 Le Catholicisme 
LA CROIX LATINE - LE CRUCIFIX

Ces deux symboles rappellent la 
crucifixion de Jésus-Christ.

 L’Hindouisme 
PRAVANA MANTRA

Syllabe sacré, le son « OM » représente 
le début et la fin de toutes choses. 

Il est à l’origine de la création du 
monde car Dieu l’a fait résonner dans 
l’espace pour créer l’univers, selon la 

mythologie hindoue.

 L’Islam shi’ite  
de France

LA MAIN

La main fait référence aux 5 Infaillibles 
(Ashab Al Kisa, les gens du manteau : 

Mohammad, Fatima, Ali, Hassan, Hossein). 
Elle symbolise entre autres le serment 
d’allégeance célébré pendant l’Eid Al-
Ghadir et renvoie également à la main 

amputée du frère de l’Imam Hussain, Abu 
Al Fadl Al Abbas, pendant la tragédie de 

Karbala. Ses 14 rayons font référence aux 
14 Impeccables.

 L’Église apostolique  
arménienne 

LA CROIX ARMÉNIENNE

Comme d’autres croix chrétiennes, sa 
branche inférieure est plus longue que 

les trois autres. Elle est ornée de motifs 
floraux à ses extrémités. 

Également appelée « croix fleurie », elle 
symbolise que la crucifixion de Jésus a 

sauvé l’humanité et fait fleurir la vie des 
hommes.

 La Foi bahá’íe 
L’ÉTOILE À NEUF POINTES

C’est une référence aux neuf grands 
éducateurs de l’humanité : Krishna, 

Abraham, Moïse, Bouddha, Zoroastre, 
Jésus, Muhammad, le Báb et 

Bahá’u’lláh.



Pour se repérer dans le temps et dès les 
premières civilisations, les hommes ont 
créé des unités de mesure : année, mois, 
semaine, jour et heure. S’appuyant sur 
les saisons mais aussi sur la rotation de 
la lune autour de la terre et de la terre 
autour du soleil, ces repérages ont ainsi 
donné naissance aux calendriers lunaires 
et solaires.

Ce sont les Chaldéens, observateurs des 
astres, qui sont à l’origine du calendrier. 
Au fil des siècles, les religions exercent 
également une influence grandissante sur 
l’élaboration de ces calendriers.

Aujourd’hui, nous utilisons le calendrier 
grégorien instauré par le Pape Grégoire 
en 1582. Il est basé sur une année 
dont la durée est égale à celle de la 
révolution de la terre autour du soleil, 
soit 365 jours et 366 pour les années 
bissextiles. Progressivement adopté 
presque partout dans le monde, il sert de 
référence commune, tout en coexistant 
avec d’autres calendriers basés sur des 
traditions culturelles ou religieuses.

Ce calendrier interreligieux, édité par la 
Ville de Strasbourg, met en lumière la 
diversité des calendriers encore en cours, 
notamment dans les différents cultes.

Édito
Chaque année, le Calendrier des religions nous 
invite à porter un regard curieux et bienveillant 
sur les traditions qui tissent la richesse 
spirituelle de Strasbourg. En 2026, c’est le 
partage qui en est le fil conducteur : un mot 
simple, mais d’une profondeur infinie.

Il y a dans le mot partage quelque chose de 
lumineux. Une chaleur discrète, celle d’un 
sourire offert, d’un regard complice, d’un 
geste qui relie. Partager, c’est reconnaître que 
ce que nous possédons, matériellement ou 
spirituellement, n’a de sens que s’il circule, se 
transmet, se multiplie au contact des autres.

À Strasbourg, ville des ponts et des rencontres, 
cette idée résonne particulièrement. Nos 
quartiers bruissent de solidarités, d’amitiés 
inattendues, d’initiatives collectives. Ici, on 
se retrouve autour d’un repas, d’une fête, 
d’un livre, d’un jardin, d’une prière. Dans le 
cadre républicain de la laïcité, ces moments 
d’échange expriment ce qui nous unit au-delà 
de nos croyances : le respect, la liberté et 
la fraternité. Dans les traditions religieuses 
comme dans les engagements citoyens, le 
partage relie les êtres, élargit les horizons et 
nourrit l’espérance. Il nous apprend à accueillir 
la différence, à l’écouter, à la comprendre.

Les communautés religieuses de Strasbourg 
connaissent bien cette force du partage. 
Chacune, à sa manière, en fait un principe 
de vie, un appel à la générosité, à la 
reconnaissance de l’autre. C’est ce qu’elles 
nous racontent au fil des pages de ce 
calendrier. 

À Strasbourg, ville hospitalière et fraternelle, 
le partage est une manière d’habiter la ville 
ensemble. Puisse cette nouvelle année nous 
encourager à poursuivre sur ce chemin — 
celui de la solidarité, de la rencontre et de la 
confiance.

Jeanne Barseghian,  
MAIRE DE STRASBOURG

3



       �Protestants 

Le partage, naissance de l’humain  

Bien des récits montrent que le partage est la manière la plus 
ordinaire et la plus essentielle par laquelle nous vivons notre 
commune humanité.

L’histoire biblique de Mamré (Genèse 18) raconte comment 
Sarah et Abraham vont rencontrer et se laisser rencontrer par 
trois visiteurs. L’hospitalité offerte puis le repas partagé vont 
les transformer. Cet accueil de l’inconnu et de l’étranger suivi 
par le partage du repas et de la parole montrent et nourrissent 
leur humanité individuelle et collective. Accepter une telle 
rencontre, c’est déjà manifester une bienveillance et vivre des 
dispositions favorables.

Ici, à Mamré, comme dans tout partage humain, se joue tout 
simplement quelque chose d’essentiel : le partage du simple 
et de l’indispensable, du quotidien et de l’essentiel, autour de 
l’accueil et du repas. Au cœur de ce partage vont naître de la 
nouveauté et une parole d’avenir et de vie.

C’est d’abord l’annonce d’un enfant pour des parents âgés.
C’est également l’annonce que peut naître un monde nouveau 
et d’avenir, au cœur d’un monde que l’on croit ancien, vieux et 
dépassé. C’est aussi l’annonce que rien n’est jamais terminé, 
figé, endormi, perdu mais que l’humain peut renaître, revivre 
et même rire à nouveau !

Car Sarah va rire et exprimer ainsi avec joie qu’elle comprend 
que la vie est là dans ce partage du temps, du pain et de la 
parole.

Janvier



LE BOUDDHISME
LA ROUE DU DHARMA

LE CATHOLICISME
LA CROIX LATINE 
LE CRUCIFIX

L’ORTHODOXIE
LA CROIX TRÉFLÉE

LA FOI BAHÁ’ÍE 
L’ÉTOILE À NEUF  
POINTES

L’HINDOUISME 
PRAVANA MANTRA

LE CONSEIL RÉGIONAL  
DU CULTE MUSULMAN 
LE CROISSANT

LE CONSEIL SHI’ITE  
DE FRANCE 
LA MAIN

LE JUDAÏSME
L’ÉTOILE DE DAVID

LE PROTESTANTISME
LA CROIX HUGUENOTE

L’ÉGLISE APOSTOLIQUE  
ARMÉNIENNE
LA CROIX ARMÉNIENNE 

Lundi Mardi Mercredi Jeudi Vendredi Samedi Dimanche

1 2 3 4

5 6 7 8 9 10 11

12 13 14 15 16 17 18

19 20 21 22 23 24 25

26 27 28 29 30 31

 JEUDI 1ER JANVIER

Marie, Mère de Dieu
Huit jours après la fête de la Nativité du Seigneur, l’Église 
catholique célèbre sa Mère, celle qui lui a donné son être 
humain, corps et âme, par l’Esprit-Saint qui vient sur elle la 
plaçant dans l’orbite de la paternité divine. C’est pourquoi 
en 431 le concile d’Éphèse la proclama la Theotokos, la Mère 
de Dieu, puisque son fils est Dieu. Cela ne préjuge pas de 
la différence entre Marie créature humaine et Jésus Fils 
éternel de Dieu.

  VENDREDI 2 JANVIER

Célébration de la naissance de l’Imâm Ali ibn 
Abi Taleb
Cousin, gendre et premier exécuteur testamentaire du 
prophète, l’Imâm Ali occupe une place cardinale dans 
l’histoire et la mystique musulmane. Pour les shi’ites et 
certains ordres ésotériques, il est l’âme du prophète, le 
paraclet et le dépositaire théophanique des secrets divins. 
Son héritage spirituel sur la justice sociale et la bonne 
gouvernance a fait l’objet de multiples travaux onusiens et 
chrétiens, notamment La Révolution Française et l’Imâm Ali 
de Georges Jordac.

  DIMANCHE 4 JANVIER  -   MARDI 6 JANVIER

Fête de l’Épiphanie
L’Épiphanie célèbre la manifestation de Jésus comme 
Messie. C’est le jour où Jésus est reconnu. Un tel événement 
montre qui il est : lors de son baptême, lors d’un mariage 
à Cana... et à l’occasion de la visite des « mages ». Ce sont 
des savants venus de loin, d’Orient, qui le cherchent pour 
le reconnaître et dire l’importance de cette naissance. Ils 
manifestent leur attention et leur reconnaissance par des 
cadeaux.
L’Église apostolique arménienne célèbre aussi la naissance 
de Jésus le 6 janvier.

 LUNDI 5 JANVIER

Veillée de la Sainte Naissance  
(Liturgie aux chandelles)
L’Église apostolique arménienne célèbre la Veillée de la 
Sainte Naissance, également connue sous le nom de Liturgie 
aux chandelles. Cette célébration marque la veille de la 
fête de la naissance de Jésus-Christ. Elle se caractérise par 
des prières, des chants et des rituels liturgiques, souvent 
accompagnés de l’allumage de nombreuses chandelles 
dans les églises. C’est un moment de recueillement et 
de réjouissance pour les fidèles arméniens alors qu’ils se 
préparent à célébrer la naissance de leur Sauveur.

 MARDI 6 JANVIER  -    DIMANCHE 11 JANVIER

Le baptême du Seigneur
Cette fête clôt le cycle de Noël. Le baptême de Jésus par 
Jean-Baptiste dans le Jourdain constitue pour les quatre 
évangélistes la manifestation -  « l’épiphanie » - la plus 
importante, au tout début de la vie publique du Christ. En 
effet, alors que Jésus se fait baptiser, l’Évangile rapporte 
que « Du ciel, une voix se fait entendre : ˝Voici mon Fils bien-
aimé, en lui j’ai mis tout mon amour˝. »

 MERCREDI 14 JANVIER

Thai Pongal
Thai Pongal est traditionnellement la fête des moissons. 
Des prières sont adressées à Surya, le Soleil, afin que 
l’abondance soit au rendez-vous durant l’année.

 VENDREDI 16 JANVIER

Eid Al Maaba’ath al Nabawi
C’est l’anniversaire du début de la mission prophétique 
« publique » du prophète. En effet, il a toujours été en 
mission divine discrète depuis son enfance.

 DU VENDREDI 23 JANVIER AU DIMANCHE 1 FÉVRIER 

Thai Poosam Cavadee - Fête de Muruga
C’est le début d’une période de carême. Puis, après 10 jours 
de carême, se tient la célébration de Muruga, second fils de 
Shiva. Des chars en son honneur sont portés et l’offrande 
du lait est faite pour expier les péchés. Le carême du Thai 
Poosam Cavadee se tient du 23 janvier au 1er février.

 VENDREDI 30 JANVIER

Les Trois Hiérarques
Cette fête traduit l’écho d’une ambiguïté qui a surgi au 
Xe  siècle en Orient. Lequel de ces trois docteurs de l’Église - 
Basile, Grégoire et Jean - était le plus grand ? Tous les trois 
avaient leur fête au mois de janvier mais chacun à une date 
différente. Afin de mettre un terme au malentendu, il a été 
décidé de les vénérer tous les trois ensemble, le 30 janvier, 
car ils jouissaient du même honneur auprès de Dieu et de 
la même vénération auprès des fidèles. Aujourd’hui, Saints 
Basile, Grégoire et Jean sont les patrons de l’enseignement 
théologique.

 Marie, mère de Dieu 

 Fête de Saint Basile le Grand
 �Célébration de la naissance de l’Imâm 
Ali ibn Abi Taleb   Fête de l’Épiphanie 

 Veillée de la Sainte Naissance 

 Nativité et Épiphanie

 Baptême du Christ  Synaxe de Saint Jean-Baptiste 

  Baptême du Christ

 �Début de la semaine de prière  
de l’Alliance évangélique française

   �Début de la semaine de prière 
pour l’unité des chrétiens 

 �Fin de la semaine de prière  
de l’Alliance évangélique française

   �Fin de la semaine de prière 
pour l’unité des chrétiens 

 Fête du Saint Nom de Jésus 

 �Commémoration du martyre du 7e 
Imâm Moussa al-Kadhem

 Thai Pongal 
 �Commémoration de la mort du saint 
Abu Taleb

 �Célébration de la naissance de l’Imâm 
Hossain

 �Célébration de la naissance de Abu Al 
Fadl Al Abbas 

 �Début du carême du Thai Poosam 
Cavadee

 �Célébration de la naissance du 4e 
Imâm Ali Zayn Al Abidin Al Sajjad 

 Célébration de la naissance de Qassim
 �Commémoration de la mort de la 
dame Khadija

 �Synaxe des Saints Hiérarques Basile, 
Grégoire et Jean 

 �Célébration de la naissance de Hazrat 
Ali Akbar  Fête de Saint-Sarkis

 Eid Al Maaba’ath Al Nabawi 

5



       ��Musulmans sunnites 

Le partage en islam : une présence au monde

Partager, ce n’est pas seulement donner : c’est croire. Croire 
que ce que l’on possède est un dépôt d’Allah, une confiance. 
En islam, chaque don est un acte de foi, un lien tissé entre soi, 
l’autre et le Créateur.

« Et dans leurs biens, il y a un droit pour celui qui demande et 
pour celui qui est privé. » (Sourate 51, verset 19)

Partager, c’est dire « Tu comptes ». Le Prophète Mohammed, 
paix et bénédiction sur lui, disait : « Ne méprise aucun acte de 
bien, fût-ce un sourire. » (Hadith - Muslim)

Un sourire, une écoute, un pain partagé… Tout peut devenir 
sadaqa, l’aumône du cœur. Car la bonté, même humble, est 
lumière. Cependant le partage est aussi concret. Il nourrit 
celui qui a faim, habille celui qui tremble, soutient celui qui 
chute.

« Et ils offrent la nourriture, malgré leur amour pour elle, au 
pauvre, à l’orphelin et au prisonnier. » (Sourate 76, verset 8)
Il y a la zakat, pilier de l’islam. Elle purifie les biens et les cœurs. 
Et la sadaqa volontaire, qui apaise, protège, relie.

Pendant Ramadan, cette conscience grandit. Le jeûne ouvre 
le cœur à la faim des autres. Le soir, les tables s’ouvrent. On 
partage la table, la paix et l’invocation. Mais le partage ne se 
limite pas à un mois. Il est un état d’âme. Une façon d’habiter 
le monde.

Partager, c’est dire « Tu comptes ». C’est réparer une solitude. 
Alléger un fardeau, dans un simple geste…

Février



LE BOUDDHISME
LA ROUE DU DHARMA

LE CATHOLICISME
LA CROIX LATINE 
LE CRUCIFIX

L’ORTHODOXIE
LA CROIX TRÉFLÉE

LA FOI BAHÁ’ÍE 
L’ÉTOILE À NEUF  
POINTES

L’HINDOUISME 
PRAVANA MANTRA

LE CONSEIL RÉGIONAL  
DU CULTE MUSULMAN 
LE CROISSANT

LE CONSEIL SHI’ITE  
DE FRANCE 
LA MAIN

LE JUDAÏSME
L’ÉTOILE DE DAVID

LE PROTESTANTISME
LA CROIX HUGUENOTE

L’ÉGLISE APOSTOLIQUE  
ARMÉNIENNE
LA CROIX ARMÉNIENNE 

Lundi Mardi Mercredi Jeudi Vendredi Samedi Dimanche

1

2 3 4 5 6 7 8

9 10 11 12 13 14 15

16 17 18 19 20 21 22

23 24 25 26 27 28

  LUNDI 2 FÉVRIER

Présentation du Seigneur au Temple
Dès le IVe siècle, cette fête honore la rencontre de Jésus, 
présenté après sa naissance au Temple de Jérusalem, avec 
le vieillard Syméon. Celui-ci est alors le premier à proclamer 
que cet enfant est la lumière du monde. Dès le VIIe siècle, 
cette fête est célébrée à Rome où elle s’accompagne d’une 
procession de pénitence commencée dès l’aurore, qui se 
faisait à la lumière des cierges pour témoigner que, dans la 
nuit du monde, Jésus était le Messie tant attendu.

 MARDI 3 FÉVRIER

Célébration de la naissance du 12ᵉ Imâm
Al Qa’im, Al Hujja ibn, Al-Hassan sont plusieurs de ses 
appellations : le sceau des Imâms, le promis, le sauveur 
attendu, l’Imâm du Temps. Paraclet de ce monde, il est le 
fils du 11e Imâm Al Hassan al-Askari et de la princesse Narjiss 
descendante du Saint Simon-Pierre. Cette union scelle dans 
la conscience shi’ite un lien unique entre Jésus et le prophète 
Mohammad. Sa parousie annonce le retour simultané de Jésus 
et le règne mondial de la paix, de la justice et de l’équité.

 MERCREDI 4 FÉVRIER

Début de la Grande occultation  
de l’Imâm al Mahdi
Après le décès de son 4e et dernier ambassadeur, l’Imâm du 
temps entre en occultation et les shi’ites se mettent dans 
l’espoir révérenciel de le voir, le servir et vivre le moment de 
sa parousie.

 SAMEDI 14 FÉVRIER

Chandeleur - Présentation de Jésus au 
Temple
Célébrée dans l’Église apostolique arménienne, la 
Chandeleur marque la présentation de Jésus au Temple. 
Cette journée commémore le jour où Jésus, encore enfant, a 
été présenté au Temple de Jérusalem selon la tradition juive. 
Les fidèles participent à des prières et à des rituels spéciaux 
pour honorer cet épisode de la vie de Jésus et pour exprimer 
leur dévotion.

 DIMANCHE 15 FÉVRIER

Maha Shivaratree - Grande nuit de Shiva
La Grande nuit de Shiva commémore la descente du Gange 
sur la terre et l’union de Shiva et Parvati. Pour sauver le 
monde, Shiva a recueilli dans ses cheveux le Gange qui 
menaçait de s’abattre sur la terre. Ainsi, elle a permis que le 
fleuve coule sur la terre pour y mettre la vie.

  DIMANCHE 15 FÉVRIER 

La Transfiguration
Sur une montagne, Jésus est transformé : il change et 
les trois disciples présents voient quelqu’un d’autre, 
une présence de Dieu ! Il y a des temps et des lieux, des 
rencontres et des paroles qui touchent et transforment à 
ce point notre vie que nous faisons l’expérience de voir, de 
percevoir, d’expérimenter un autre monde, une autre réalité, 
une autre personne : une transfiguration.

 MERCREDI 18 FÉVRIER

Losar - Nouvel an tibétain
Losar est considéré comme la fête la plus importante de 
l’année par tous les tibétains, bien qu’on ne le fête pas à la 
même date dans certaines régions.
Avant que la nouvelle année commence, une préparation 
rituelle s’effectue pour permettre qu’elle soit une année 
heureuse et sans obstacle pour le pays et ses habitants. 
Cette préparation rituelle peut se diviser en deux parties : 
monastique et populaire.

   MERCREDI 18 FÉVRIER  -   LUNDI 23 FÉVRIER

Début du Carême
Le carême est une période de 40 jours qui précède la fête 
de Pâques. Avant de commencer sa prédication du Royaume 
de Dieu, Jésus passa 40 jours dans le désert sans boire 
ni manger et il fut tenté par Satan. Pendant le Carême, le 
chrétien est invité à jeûner, à prier et à partager. Il est aussi 
appelé à se réconcilier avec Dieu et avec ses frères.

 �Fin du carême du Thai Poosam Cavadee 
- Grande fête de Muruga

  �Présentation du Seigneur 
au Temple

 �Célébration de la naissance du 12e 
Imâm al Qâ’im 

 �Lailat al-Bara’ah - Nuit du pardon  Début de la Grande occultation

 �Présentation de Jésus au Temple - 
Chandeleur

 Boun Barekendan

 �Maha Shivaratree - Grande nuit de Shiva

  Transfiguration 

 �  �Début du Ramadan

 Losar - Nouvel an tibétain 

   Début du Carême

 Début du Carême de Pâques

7



       ��Apostoliques arméniens 

L’amour est le partage

On nous dit souvent que Dieu est amour, mais quel est 
notre amour envers Dieu ? Dieu nous enseigne à aimer notre 
prochain, à aimer même nos ennemis. Par quel biais cet 
amour doit-il s’exprimer, si ce n’est par le partage ?
Et qu’est-ce que le partage sans nos bonnes œuvres envers 
nos prochains ? 

Dans sa lettre, dans la Bible, Jacques écrit : « Si un frère ou 
une sœur sont nus et manquent de la nourriture de chaque 
jour et que l’un d’entre vous leur dise : Allez en paix, chauffez-
vous et rassasiez-vous ! et que vous ne leur donniez pas ce 
qui est nécessaire au corps, à quoi cela sert-il ? » (Jacques 2, 
15-16). Il va encore plus loin en disant que la foi est morte si 
elle n’est pas accompagnée de bonnes œuvres (Jacques 2, 17).

Dans l’exemple du bon Samaritain (Luc 10, 29-37), le Seigneur 
Jésus-Christ nous rappelle aussi que le partage et la bonté 
doivent s’adresser à tout le monde.

Les premières communautés chrétiennes étaient fondées 
sur ce principe du partage, comme nous le rappelle le livre 
des Actes des Apôtres (Actes 2, 45) : « Ils vendaient leurs 
propriétés et leurs biens, et ils en partageaient le produit 
entre tous, selon les besoins de chacun. »

Or le partage ne concerne pas seulement les choses 
matérielles. Il concerne aussi le spirituel, car la Parole de Dieu 
est partagée à tous les fidèles par le biais de l’Évangile.
Sans oublier que le plus grand des partages est celui de notre 
Seigneur Jésus-Christ, qui a partagé le pain et le vin (son 
corps et son sang) avec les apôtres. Et ce partage est répété 
dans toutes les Églises depuis presque 2000 ans.

Mars



LE BOUDDHISME
LA ROUE DU DHARMA

LE CATHOLICISME
LA CROIX LATINE 
LE CRUCIFIX

L’ORTHODOXIE
LA CROIX TRÉFLÉE

LA FOI BAHÁ’ÍE 
L’ÉTOILE À NEUF  
POINTES

L’HINDOUISME 
PRAVANA MANTRA

LE CONSEIL RÉGIONAL  
DU CULTE MUSULMAN 
LE CROISSANT

LE CONSEIL SHI’ITE  
DE FRANCE 
LA MAIN

LE JUDAÏSME
L’ÉTOILE DE DAVID

LE PROTESTANTISME
LA CROIX HUGUENOTE

L’ÉGLISE APOSTOLIQUE  
ARMÉNIENNE
LA CROIX ARMÉNIENNE 

Lundi Mardi Mercredi Jeudi Vendredi Samedi Dimanche

1

2 3 4 5 6 7 8

9 10 11 12 13 14 15

16 17 18 19 20 21 22

23 24 25 26 27 28 29

30 31

 MARDI 3 MARS

Chotrul Düchen
Chotrul Düchen a lieu le quinzième jour du premier mois 
du calendrier tibétain, lors de la pleine lune. Les quinze 
premiers jours de l’année célèbrent les quinze jours durant 
lesquels, après son éveil, le Bouddha a accompli des 
miracles pour ses disciples afin d’accroître leur dévotion.

 MARDI 3 MARS

Pourim
Pourim est mentionné dans le Rouleau d’Esther. Le récit 
se déroule en Perse après la destruction du Temple 
de Salomon. Pourim commémore le sauvetage de la 
communauté juive exilée en Perse (vers -520 av. J.-C.) grâce 
au courage d’Esther et de son cousin Mardochée. Ensemble, 
ils  contrecarrent le décret d’extermination promulgué par 
Haman, ministre du roi Assuérus. C’est une fête joyeuse. La 
lecture de la Méguilla, le récit des événements, est suivie de 
manifestations de joie où les déguisements sont autorisés. 
Jean Racine s’en est inspiré en écrivant sa pièce de théâtre, 
Esther.

 MERCREDI 4 MARS

Naissance du 2e Imâm Al-Hassan al Môjtaba
Le nom « Al Hassan » signifie gracieux-magnifique. À la 
naissance de l’Imâm, Dieu révéla au prophète de l’appeler 
ainsi puisque Al-Hassan est dérivé de « Bienfaisance divine » 
(le prénom Hassan mais aussi Ali et Hossain n’existaient pas 
avant la révélation). L’Imâm est décrit comme le plérôme de 
la famille prophétique sacrale.

 LES 7 MARS, 9 MARS ET 11 MARS

Les nuits du destin
Samedi 7 mars : 1ère nuit du destin. Les veillées 
ramadanesques sont plus intenses pendant les trois nuits du 
destin et des prières liturgiques collectives spécifiques aux 
nuits du destin sont récitées (notamment Jawshan Kabir).
Lundi 9 mars : 2e nuit du destin. De grandes processions 
commémoratives pour le martyre de l’Imâm Ali ont eu lieu à 
Nadjaf et spécialement à la mosquée de Koufa.
Mercredi 11 mars : 3e nuit du destin. Cette nuit, comme 
célébration de la révélation du Coran, est consacrée à 
Fatima Zahra et à l’Imâm du temps, réceptacle des secrets 
divins et prophétiques révélés.

 SAMEDI 21 MARS

Naw Rúz - Nouvel an bahá’í
Naw-Rúz est une fête joyeuse, surtout à considérer comme 
un printemps spirituel. C’est à la fois la fin d’une période de 
jeûne de 19 jours et le début d’une nouvelle année bahá’íe. 
Celle-ci commence à l’équinoxe de printemps et compte 19 
mois de 19 jours, ainsi que 5 ou 6 jours intercalés avant le 
dernier mois.

 �VENDREDI 27 MARS

Commémoration de la destruction de 
Jannatul Al Baqi
Commémoration de la démolition du patrimoine culturel, 
architectural et religieux islamique à Médine et à la Mecque 
et notamment les deux cimetières millénaires de Baqî et 
Mu’alla.

   DIMANCHE 29 MARS -  DIMANCHE 5 AVRIL

Dimanche des Rameaux et de la Passion
Cette fête célébrée huit jours avant Pâques ouvre la 
Semaine sainte. Elle commémore l’accueil triomphal, avec 
des rameaux de palmier, fait par la foule et ses disciples à 
Jésus entrant à Jérusalem. Il est salué comme roi et sauveur. 
Aujourd’hui encore, les fidèles acclament le Christ avec des 
rameaux bénis, qui sont ensuite placés sur les crucifix. Jésus, 
lui, se tait. Seul son « porteur », l’âne, semble vouloir dire 
quelque chose : Est-ce vraiment un roi que vous acclamez ? 
Qu’attendez-vous vraiment de lui ? Quelques jours plus tard, 
la foule rejettera Jésus et demandera son exécution.

 �Dimanche de l’orthodoxie - Premier 
dimanche de Carême

 Chotrul Düchen 

 Pourim 
 �Naissance du 2e Imâm Al-Hassan al 
Môjtaba  1ère nuit du destin

 2e nuit du destin  3e nuit du destin

  �Aïd El Fitr - Fin du mois de jeûne 
du Ramadan

 Annonciation

 Mardi saint - Messe chrismale

 �Commémoration de la destruction de 
Jannatul al Baqi 

   �Dimanche des Rameaux 
et de la Passion

 Naw-Rúz - Nouvel an bahá’í 

 Lailat al-Quadr - Nuit du destin 

9



       ��Juifs libéraux 

Partager pour se retrouver

Lorsqu’Abraham, assis à l’entrée de sa tente « pendant la 
chaleur du jour », aperçoit trois hommes, il s’empresse de les 
inviter à s’arrêter chez lui et leur offre un repas (Genèse 18).
Partager sa nourriture avec l’étranger, comme expression 
de l’hospitalité mais aussi de la justice sociale, est un 
motif central de la tradition juive, décliné de différentes 
manières dans la Torah écrite (au sens strict, les cinq « livres » 
du Pentateuque : Genèse, Exode, Lévitique, Nombres et 
Deutéronome ; au sens large, la Bible hébraïque en entier : 
le Pentateuque, les Prophètes et les Hagiographes). Ainsi, le 
prophète Isaïe s’exclame : « Le jeûne que j’aime : c’est rompre 
les chaînes de l’injustice (…), partager ton pain avec l’affamé, 
recueillir dans ta maison les malheureux sans asile » (Isaïe 58, 
6-7). Comme l’écrit Emmanuel Lévinas, « le rapport avec le 
divin traverse le rapport avec les hommes et coïncide avec la 
justice sociale, voilà tout l’esprit de la Bible juive. »

Dans la Torah orale (le Talmud), les Sages insistent aussi sur 
l’importance de cette mitsva (commandement). Les Maximes 
des Pères enseignent : « Yossé, fils de Yohanan, de Jérusalem, 
disait : « Que ta maison soit largement ouverte et que les 
pauvres y soient accueillis comme les membres de ta propre 
maisonnée.» » (Pirkei Avot 1, 5)

Le chabat marque le rythme fondamental de la vie juive. Il 
est lui-même un temps partagé qu’on peut opposer à ce qui 
serait un temps privatisé. C’est un temps assigné au partage 
- un repas, un commentaire de la Torah ou tout simplement la 
joie d’être ensemble - et non à la possession. Temps de l’être 
plutôt que de l’avoir, chaque semaine, le chabat rappelle que 
partager, c’est augmenter et non diminuer, c’est ajouter et non 
perdre. Se déprendre comme individu pour mieux se retrouver 
au niveau collectif (famille, amis, communauté).

Avril



LE BOUDDHISME
LA ROUE DU DHARMA

LE CATHOLICISME
LA CROIX LATINE 
LE CRUCIFIX

L’ORTHODOXIE
LA CROIX TRÉFLÉE

LA FOI BAHÁ’ÍE 
L’ÉTOILE À NEUF  
POINTES

L’HINDOUISME 
PRAVANA MANTRA

LE CONSEIL RÉGIONAL  
DU CULTE MUSULMAN 
LE CROISSANT

LE CONSEIL SHI’ITE  
DE FRANCE 
LA MAIN

LE JUDAÏSME
L’ÉTOILE DE DAVID

LE PROTESTANTISME
LA CROIX HUGUENOTE

L’ÉGLISE APOSTOLIQUE  
ARMÉNIENNE
LA CROIX ARMÉNIENNE 

Lundi Mardi Mercredi Jeudi Vendredi Samedi Dimanche

1 2 3 4 5

6 7 8 9 10 11 12

13 14 15 16 17 18 19

20 21 22 23 24 25 26

27 28 29 30

 DU JEUDI 2 AU JEUDI 9 AVRIL

Pessah
Première des trois fêtes de pèlerinage, Pessah est aussi 
la fête du printemps et célèbre la sortie d’Égypte et la 
libération du peuple hébreu de l’esclavage. Cette fête de la 
Pâque dure huit jours pendant lesquels la consommation 
du pain levé est interdite. Elle débute la veille au soir et 
c’est au cours du repas de fête - ou Seder - qu’on lit la 
Hagadah, le récit commenté de la sortie d’Égypte. Les trois 
thèmes forts de cette fête sont : Pessah, le passage de Dieu 
au-dessus des maisons des Israélites, Matsah, le pain non 
levé, et Maror, les herbes amères qui rappellent la dureté de 
l’esclavage.

   JEUDI 2 AVRIL 

Jeudi saint
Le Jeudi saint célèbre le dernier repas du Christ avec ses 
douze apôtres. Au cours de celui-ci, la Cène, Jésus lave les 
pieds de ses disciples leur montrant ainsi qu’ils doivent 
être, comme lui, des serviteurs de leurs frères. Il leur donne 
ensuite le pain et le vin en disant : « Ceci est mon corps, 
ceci est mon sang ». Par ce geste, le Christ manifeste qu’il 
donne sa vie par amour pour les hommes. C’est l’institution 
de l’eucharistie. Derniers discours et derniers gestes de 
Jésus. Accusé de blasphémer (donc rejeté par les religieux), 
de vouloir être roi (donc poursuivi par le pouvoir politique) 
et de déstabiliser le temple (donc dangereux pour ce cœur 
économique de la capitale), Jésus est arrêté.

   VENDREDI 3 AVRIL 

Vendredi saint
C’est le jour où les chrétiens font mémoire de la passion 
et de la mort du Christ. La célébration est marquée par la 
lecture de la Passion, par une grande prière d’intercession 
et par la vénération de la croix, parfois avec des chemins de 
croix. Jésus a mis en question la religion établie, le pouvoir 
politique et l’économie : il est jugé, condamné, torturé, 
crucifié. Jésus est exécuté par le pouvoir romain qui assoie 
ainsi son autorité et calme la foule. Crucifier, c’est non 
seulement tuer lentement mais c’est aussi terroriser la 
population et humilier le crucifié qui est alors moins que 
rien, abandonné des hommes et de Dieu.

   SAMEDI 4 AVRIL 

Samedi saint
Pas de texte, pas de témoignage : silence total de l’histoire 
et du monde. Il y a un temps pour ce silence et cette 
désespérance, pour cet abandon et cet échec. Nous 
sommes au cœur de notre humanité : le Christ est rejeté, 
humilié, exclu, enterré... Circulez, il n’y a plus rien à voir. 
Le Samedi saint a toute sa place dans cette semaine de 
Pâques.

   DIMANCHE 5 AVRIL -  DIMANCHE 12 AVRIL

Pâques
Les chrétiens fêtent la résurrection de Jésus, événement 
constituant et fondateur de leur foi. L’Évangile nous 
rapporte que les femmes qui voulaient embaumer le corps 
de Jésus ont trouvé son tombeau ouvert et vide. Elles 
ont ensuite rencontré le Christ vivant qui les a chargées 
d’annoncer la nouvelle de sa résurrection à ses disciples. 
C’est la fête la plus ancienne et la plus importante de 
l’année. C’est à Pâques que sont célébrés les baptêmes 
d’adultes. Face à ce tombeau vide, les réactions sont 
multiples : silence, peur, crainte, insignifiance, mutisme, 
questionnement, recherche de sens, contestation... Qu’y a-t-
il à « voir » quand les yeux ne voient rien, même quand Jésus 
vivant parle ! Le dimanche de Pâques, Dieu dit : Celui que 
vous avez condamné, exécuté, enterré, celui-là, je le remets 
au cœur de vos vies ! Il est ressuscité !

 MARDI 7 AVRIL

Fête de l’Annonciation de la Vierge Marie 
Dans l’Église apostolique arménienne, cette célébration 
commémore l’annonce faite à Marie par l’archange Gabriel 
selon laquelle elle serait la mère de Jésus, le Fils de Dieu. Cet 
événement marque le début de l’incarnation de Jésus. Les 
fidèles participent à des prières spéciales et à des liturgies 
pour honorer Marie et pour méditer sur l’importance de sa 
foi et de son humble obéissance à la volonté de Dieu.

 �LUNDI 13 AVRIL

Commémoration du martyre du 6ᵉ Imâm 
Jâ’far as Sadiq, le Véridique
Dépositaire des sciences divines et prophétiques à 
l’instar des 14 infaillibles, cet Imâm est le maître spirituel 
des fondateurs des premières écoles juridiques et il fut 
le mentor des premiers travaux scientifiques du monde 
musulman. Il fut notamment le maître du mathématicien, 
alchimiste et philosophe Jabir Ibn Hayyân.

 MARDI 14 AVRIL

Tamil Puttandu - Nouvel an tamoul
Ce passage de l’année 5126 à l’année 5127 est le moment où 
démarre le nouveau calendrier tamoul.

 DU MARDI 21 AVRIL AU SAMEDI 2 MAI 

Fêtes de Ridván
À la veille de son exil de Bagdad, Bahá’u’lláh, fondateur de 
la foi bahá’íe, passa douze jours en 1863 dans le jardin de 
Riḍván (paradis). C’est durant cette période qu’il annonça 
publiquement sa mission d’envoyé de Dieu. Durant ces 
douze jours désignés comme la « plus grande fête », les 1er, 9e 
et 12e jours sont des jours saints bahá’ís.

 �Panguni Uthiram - Mariage céleste de 
Shiva et Parvati

 Annonciation à la Vierge Marie  Dimanche de Pâques 

 �Commémoration du martyre du 6e 
Imâm Jâ’far As Sâdiq  Tamil Puttandu - Nouvel an tamoul

 Fêtes du Riḍván - 1er jour  Fête de Saint Georges

 �Commémoration de la naissance du 8e 
Imâm Ali al-Reda  Fêtes du Riḍván - 9e jour 

 Début Pessah 

   �Jeudi saint - La Cène du 
Seigneur

 Fin Pessah 

   �Vendredi saint - La Passion  
du Seigneur    Samedi saint - Vigile pascale 

             Pâques

 �Commémoration du martyre de Hamza 
ibn Abdul al Muttalib

 Dimanche des Rameaux 

11



       ��Bouddhistes 

Le partage, une clé pour l’Humanité

« Ce qui est gardé pour soi est perdu. Ce qui est donné se 
multiplie. »

Un geste de partage peut transformer une vie. Ce n’est pas 
seulement donner un objet, mais ouvrir son cœur, reconnaître 
l’autre comme un semblable.

Nous sommes liés, comme les fils d’un même tissu. Partager, 
c’est affirmer que nous ne sommes pas seuls. Une bougie 
peut en allumer des milliers sans perdre sa flamme : ainsi en 
est-il de la joie et du bonheur, plus on les partage, plus ils 
grandissent.

Le Bouddha a enseigné les Quatre Nobles Vérités.
La première : la souffrance existe. Elle touche chaque être. 
Mais quand on partage nos peines, elles deviennent plus 
légères. Être écouté, entouré, apaise le cœur.

La deuxième : l’origine de la souffrance, c’est l’attachement à 
un « moi » isolé. De là naissent jalousie, peur, colère. Le partage 
dissout ces barrières : un sourire, un mot, un geste d’attention 
suffisent à raviver le lien.

La troisième : la cessation de la souffrance est possible. Elle 
naît de l’ouverture du cœur. Donner sans attente, c’est déjà 
guérir. Chaque élan généreux enrichit autant celui qui offre 
que celui qui reçoit.

La quatrième : le chemin vers la paix. Le Noble Sentier Octuple 
nous guide vers une vie juste et compatissante. Le partage en 
est le fil d’or : offrir une parole, un savoir, une écoute…

Partager, c’est participer à une humanité fondée sur la bonté.
En lisant ces lignes, nous avons semé des graines de paix. 
Puissions-nous en offrir les fruits à tous les êtres, pour que 
chacun découvre la joie simple du partage.

Mai



LE BOUDDHISME
LA ROUE DU DHARMA

LE CATHOLICISME
LA CROIX LATINE 
LE CRUCIFIX

L’ORTHODOXIE
LA CROIX TRÉFLÉE

LA FOI BAHÁ’ÍE 
L’ÉTOILE À NEUF  
POINTES

L’HINDOUISME 
PRAVANA MANTRA

LE CONSEIL RÉGIONAL  
DU CULTE MUSULMAN 
LE CROISSANT

LE CONSEIL SHI’ITE  
DE FRANCE 
LA MAIN

LE JUDAÏSME
L’ÉTOILE DE DAVID

LE PROTESTANTISME
LA CROIX HUGUENOTE

L’ÉGLISE APOSTOLIQUE  
ARMÉNIENNE
LA CROIX ARMÉNIENNE 

Lundi Mardi Mercredi Jeudi Vendredi Samedi Dimanche

1 2 3

4 5 6 7 8 9 10

11 12 13 14 15 16 17

18 19 20 21 22 23 24

25 26 27 28 29 30 31

  JEUDI 14 MAI -  JEUDI 21 MAI

Ascension du Seigneur
L’Ascension, fêtée 40 jours après Pâques, est le jour où le 
Christ est « enlevé au ciel » sous les yeux de ses disciples. Il 
s’est manifesté à eux plusieurs fois depuis sa résurrection. 
Au moment de son départ, il promet de leur envoyer une 
« grande force, celle de l’Esprit saint » et il les envoie en 
mission : « Alors vous serez mes témoins à Jérusalem, dans 
toute la Judée et la Samarie, et jusqu’aux extrémités de la 
terre. » (Actes 1, 8).

 �LUNDI 18 MAI

Fête du mariage de la Dame Fatima Zahran et 
de l’Imâm Ali ibn Abi Taleb
Les shi’ites choisissent cette date pour célébrer leurs unions 
ou leurs fiançailles.

 �MARDI 19 MAI

Naissance du 8ᵉ Imâm Ali al-Reda 
Son sanctuaire est le centre névralgique, économique et 
spirituel de la ville de Mashhad. Son traité de médecine 
appelé Le Traité d’or est considéré comme le plus précieux 
écrit de médecine de son époque et au-delà.

 VENDREDI 22 ET SAMEDI 23 MAI

Chavouôth
Deuxième des trois fêtes de pèlerinage, Chavouôth ou 
Pentecôte est la Fête des « semaines ». Elle est fixée sept 
semaines après Pessah, la Pâque juive. Elle est surtout 
l’époque du don de la Torah, la Loi que Dieu offrit au peuple 
d’Israël par l’intermédiaire de Moïse au Mont Sinaï après la 
sortie d’Égypte. Elle est aussi appelée par les sages Fête 
de clôture, le don de la Torah étant considéré comme 
l’achèvement spirituel de la délivrance des hébreux de 
l’esclavage en Égypte. En effet, la liberté ne réside-t-elle pas 
dans la soumission volontaire à une loi morale ? À l’époque du 
Temple, les juifs se rendaient à Jérusalem à Chavouôth, qui 
est aussi la Fête de la moisson et la Fête des prémices, pour 
y offrir un sacrifice fait de deux pains levés pétris avec du 
froment nouveau. Il est de tradition de consacrer la première 
nuit de fête à l’étude des textes sacrés alors que, pendant le 
deuxième jour, on lit la Méguillah, le livre de Ruth, aïeule du 
Roi David, ancêtre du Messie et admirable par sa fidélité et 
par sa charité.

 DIMANCHE 24 MAI

Déclaration du Bâb
Dans la nuit du 23 mai 1844, le précurseur de Bahá’u’lláh, 
le Báb (La Porte), révéla sa mission. Ce ministère dura six 
années au cours desquelles il annonça la venue d’un second 
messager de Dieu, plus grand que lui, qui inaugurerait un âge 
de paix et de justice.

   DIMANCHE 24 MAI -  DIMANCHE 31 MAI 

La Pentecôte
À la Pentecôte, cinquante jours après Pâques, la venue de 
l’Esprit saint se manifeste sous la forme de langues de feu se 
posant sur les disciples. Pour que l’histoire continue, ils reçoivent 
de quoi se tourner vers l’avenir : du souffle pour gonfler leurs 
vies, du feu pour dire la chaleur de la vie, des langues pour 
dialoguer, comprendre, rencontrer. Souffle, feu et langues, trois 
images de l’Esprit pour exprimer le début de l’Église.

 �MARDI 26 MAI

Jour de « Arafa » et Commémoration des 
ambassadeurs
Moslim ibn aquil et Hani ibn orwa. Les pèlerins à la Mecque 
montent au Mont Arafat (Mont de la Miséricorde). En ce jour 
de jeûne est faite la lecture de l’invocation de « Arafa » de 
l’Imâm Hossain.

 VENDREDI 29 MAI

Ascension de Bahá’u’lláh
Ce jour commémore l’ascension en 1892 de Bahá’u’lláh, 
fondateur de la foi bahá’íe. Bahá’u’lláh a subi exils et 
emprisonnements durant 40 années dont 24 dans la ville-
prison de Saint-Jean d’Acre, en Terre sainte. Cela n’a pas 
empêché son influence de grandir et d’offrir à la foi bahá’íe 
une portée mondiale. Son tombeau à Bahji est considéré 
comme le lieu le plus saint, le centre spirituel de la foi bahá’íe.

 SAMEDI 30 MAI

Vaikasi Vishakam - Naissance de Muruga
Muruga, deuxième fils de Shiva, est né le jour de Vaikasi 
Vishakam. C’est par l’ouverture de son troisième œil que 
Shiva donna au monde son second fils afin de détruire le 
démon Surapadman qui menaçait le monde.

  DIMANCHE 31 MAI

Sainte Trinité
La Trinité n’est pas un concept théologique mais l’expression 
du mystère d’un Dieu amour, qui est le Dieu unique en trois 
personnes : le Père créateur, le Fils Verbe de Dieu et l’Esprit 
saint, unis par la force et l’amour. La Trinité marque toute la 
vie croyante du chrétien, baptisé « Au nom du Père et du Fils 
et du Saint Esprit » et invité à prier le Père, par le Fils et dans 
l’Esprit saint. Dieu Père pour dire que nous sommes
précédés par une culture, un amour et une confiance qui 
nous portent. Dieu Fils pour dire une présence au cœur 
de notre humanité de mort et de vie, de fraternité et 
d’espérance. Dieu Esprit pour dire un souffle qui gonfle nos 
voiles et pousse aux innovations, aux anticipations et à la 
créativité.

 �Naissance de Dame Fatima Maasooma

 Sittirai Cavadee - Fête de Muruga  Fin des fêtes du Rivḍán - 12e jour 

   Ascension du Seigneur 
 �Commémoration du martyre du 9e 
Imâm Mohammad al-Jawad

 �Mariage de la Dame Fatima Zahra  
et de l’Imâm Ali ibn abi Taleb  �Naissance du 8e Imâm Ali al-Reda  Ascension du Seigneur  Chavouôth  Chavouôth

 Déclaration du Báb

   Pentecôte

 �Commémoration du martyre du 5e 
Imâm Mohammad al-Baqer

 Jour de « Arafa »

 �Muharram – Nouvel an

 Eid Al Adha  Ascension de Bahá’u’lláh
 �Vaikasi Vishakam - Naissance  
de Muruga

 Saga Dawa Duchen

  Sainte Trinité

 Pentecôte

13



       ��Consistoire israélite 

Les offrandes aux pauvres

« Quand vous ferez la moisson de votre pays, tu laisseras la 
tienne inachevée au bout de ton champ et tu ne ramasseras 
pas les glanes de ta moisson. Au pauvre et à l’étranger, tu les 
abandonneras. Je suis l’Éternel votre Dieu. » (Deutéronome 23, 
22)

Ce verset est inséré après l’obligation d’amener une offrande 
à Dieu. Rabbi Abdimi, fils de Rabbi Yossé, déduit alors : 
« Quiconque donne au pauvre la glanure, l’épi oublié et le coin 
du champ comme il convient, est considéré comme s’il avait 
construit le temple et qu’il y avait offert ses sacrifices. »

La justice sociale est partie intégrante du service divin. 
Affirmant que les dons aux pauvres sont comparables aux 
sacrifices, le Talmud éclaire le sens des offrandes. Ce ne sont 
pas des cadeaux offerts dans le but que la moisson soit bénie. 
Donner un peu pour recevoir beaucoup est une conception 
semblable à l’idolâtrie. Des coutumes païennes consistaient 
à laisser sur pied une partie du champ sans ramasser les épis 
tombés au sol. Cette part abandonnée était laissée aux esprits 
pour les apaiser et ainsi profiter du reste.

En offrant à Dieu une partie de la moisson, le peuple d’Israël 
exprime l’idée que toute sa récolte lui vient de Dieu. À 
condition qu’il assume le devoir que cela lui impose : partager 
avec ceux qui n’ont rien.

Le travail humain est digne d’un grand respect. Il n’octroie 
cependant pas le droit de s’accaparer ce que l’Éternel offre 
par la Nature et l’Histoire. Nous ne sommes entièrement 
responsables ni de nos richesses ni de nos misères. La terre 
fait pousser ses fruits pour tous. Lui permettant d’aboutir 
à cette fin, l’agriculteur a ensuite la charge de partager ces 
fruits. L’échange avec les autres, dépositaires d’autres fruits, 
tisse le lien social. Et les individus privés de travail ou de 
réussite ne perdent pas pour autant leur droit sur une partie 
des richesses données aux hommes.

Nous avons tous des richesses à partager. Nous ne donnons 
pas une partie de ce qui nous appartient : en fait nous 
remettons à autrui, en toute justice, ce qui lui revient.

Juin



LE BOUDDHISME
LA ROUE DU DHARMA

LE CATHOLICISME
LA CROIX LATINE 
LE CRUCIFIX

L’ORTHODOXIE
LA CROIX TRÉFLÉE

LA FOI BAHÁ’ÍE 
L’ÉTOILE À NEUF  
POINTES

L’HINDOUISME 
PRAVANA MANTRA

LE CONSEIL RÉGIONAL  
DU CULTE MUSULMAN 
LE CROISSANT

LE CONSEIL SHI’ITE  
DE FRANCE 
LA MAIN

LE JUDAÏSME
L’ÉTOILE DE DAVID

LE PROTESTANTISME
LA CROIX HUGUENOTE

L’ÉGLISE APOSTOLIQUE  
ARMÉNIENNE
LA CROIX ARMÉNIENNE 

Lundi Mardi Mercredi Jeudi Vendredi Samedi Dimanche

1 2 3 4 5 6 7

8 9 10 11 12 13 14

15 16 17 18 19 20 21

22 23 24 25 26 27 28

29 30

 �JEUDI 4 JUIN

Eid al-Ghadir
C’est la plus importante fête shi’ite, jour de consécration 
de l’Imâmat lors du dernier discours du prophète à 
Ghadir Khum. À cette occasion, il est organisé de grandes 
processions et célébrations, les villes et les mosquées 
sont décorées, illuminées et on procède à des chants, des 
distributions de cadeaux et de repas.

 DIMANCHE 7 JUIN

Fête de la Sainte Cathédrale d’Etchmiadzin
Cette journée commémore la consécration en l’an 303 
de la cathédrale d’Etchmiadzin, la cathédrale mère de 
l’Église arménienne par Saint Grégoire l’Illuminateur. C’est 
un événement d’une grande importance dans l’histoire 
de l’Église arménienne, marquant son établissement 
et sa fondation. Les fidèles participent à des services 
religieux spéciaux et à des célébrations pour honorer cette 
cathédrale et son rôle central dans la vie spirituelle de 
l’Arménie.

 �MERCREDI 10 JUIN

Eid al-Mubâhala
Fête à l’occasion de la rencontre du Prophète et sa famille 
avec les prêtres chrétiens de Najran en Arabie.

 �MERCREDI 17 JUIN

Début du mois de Moharram
Date du début du mois de Moharram. Ce mois de deuil 
et recueillement pour les musulmans shi’ites annonce la 
tragédie de Karbala.

 �VENDREDI 26 JUIN

Achoura
C’est la commémoration du martyre de l’Imâm Hossain et 
de la famille du Prophète pendant le tragique massacre 
de Karbala. L’Achoura constitue un jour ontologique de 
l’identité shi’ite et cet événement est marqué par divers 
hymnes, rituels et processions.

 �DIMANCHE 28 JUIN

Sham e Ghareeb
Les nuits de la solitude est le nom de cette commémoration 
de la solitude, du deuil et de tragédie vécue par la Dame 
Zaynab, soeur de l’Imâm al-Hossain, les filles et les femmes 
accompagnant l’Imâm al-Hossain après son martyre. Les 
femmes furent captives, enchaînées et conduites à marche 
forcée à Koufa puis à Damas.

  LUNDI 29 JUIN

Fête des Saints Pierre et Paul
Ils sont les deux piliers de l’Église et sont toujours fêtés 
ensemble. Pierre était un pêcheur de Galilée, Paul un juif 
de la diaspora en Asie mineure. Tous deux verront leur 
vie bouleversée par l’irruption d’un homme qui leur dit : 
« Suis-moi. Tu t’appelleras Pierre. » ou « Saul, pourquoi 
me persécutes-tu ? ». Pierre reçoit la charge de paître le 
troupeau de l’Église et Paul devient l’apôtre des païens. Pour 
le Christ, Pierre mourra crucifié et Paul décapité.

 Sainte Trinité  Eid al-Ghadir 
 �Fête de la Sainte Cathédrale 
d’Etchmiadzin

 Eid al-Mubâhala

 �Début du mois de Moharram

 �Ashura  �Achoura  �Sham e Ghareeb

  Saints Apôtres Pierre et Paul

 �Culte commun de l’Entente 
évangélique

15



De la rencontre naît le partage

Marchant seule depuis bien longtemps, la Liberté cherchait 
son chemin, comme trop souvent. En compagnie de l’Espoir, 
elle parcourait l’univers très fréquemment dans la nuit 
mais parfois aussi sous un beau ciel bleu. La Liberté fit une 
rencontre.

Ce n’était pas la première car elle avait déjà été confrontée à 
la Violence et à la Bêtise mais elle savait aussi que la Sagesse, 
l’Amour et l’Intelligence étaient ses alliées.
Ce fut une rencontre nouvelle cette fois-ci. Elle rencontra 
l’Égalité et elles firent connaissance. « Sa compagnie me 
renforce, se dit la Liberté, et du coup le ciel est plus souvent 
bleu. »

Désormais elles allaient cheminer ensemble. Toutes deux 
mettaient en commun ainsi idées, opinions et analyses des 
différentes situations qui se présentaient à elles.
Comprenant de mieux en mieux ce qui les rapprochait dans 
ces moments de partage, elles rêvèrent à quoi elles aspiraient. 
Certes, cela était un peu fou mais surtout l’absolue réponse à 
tous leurs opposants. Elles inventent alors la Fraternité.

La Fraternité nécessitait de partager un peu de la Liberté 
et un peu de l’Égalité. De fait, en créant la Fraternité, toutes 
deux se voyaient dorénavant différemment. Petite nouvelle et 
bien fragile, la Fraternité restait toujours dépendante d’elles 
deux mais amenait une autre conception de la Liberté et de 
l’Égalité.

À trois, les voilà donc si puissantes qu’elles peuvent changer 
le monde et renvoyer dans les ténèbres l’Égoïsme, la Haine 
et, sans doute également, la Peur. Grâce à la Fraternité, 
partager diminue un peu leur autonomie propre mais conforte 
énormément la Liberté et l’Égalité.

Bien que plus fortes ensemble, leur chemin n’est pas plus 
évident. Cependant elles restent, depuis, liées par ces outils 
qui leur servent jour après jour à construire justement ce 
chemin : la Démocratie et la République.

Juillet



LE BOUDDHISME
LA ROUE DU DHARMA

LE CATHOLICISME
LA CROIX LATINE 
LE CRUCIFIX

L’ORTHODOXIE
LA CROIX TRÉFLÉE

LA FOI BAHÁ’ÍE 
L’ÉTOILE À NEUF  
POINTES

L’HINDOUISME 
PRAVANA MANTRA

LE CONSEIL RÉGIONAL  
DU CULTE MUSULMAN 
LE CROISSANT

LE CONSEIL SHI’ITE  
DE FRANCE 
LA MAIN

LE JUDAÏSME
L’ÉTOILE DE DAVID

LE PROTESTANTISME
LA CROIX HUGUENOTE

L’ÉGLISE APOSTOLIQUE  
ARMÉNIENNE
LA CROIX ARMÉNIENNE 

Lundi Mardi Mercredi Jeudi Vendredi Samedi Dimanche

1 2 3 4 5

6 7 8 9 10 11 12

13 14 15 16 17 18 19

20 21 22 23 24 25 26

27 28 29 30 31

 VENDREDI 10 JUILLET

Martyre du Báb
Le 9 juillet 1850, le Báb, précurseur de la foi bahá’íe, est 
exécuté à Tabríz, en Perse. Il avait 31 ans. Nombre de 
ses adeptes (environ 20 000 bábís) furent également 
martyrisés durant son ministère. Son tombeau se trouve 
aujourd’hui à Haïfa, en Terre Sainte. La beauté et la 
magnificence des jardins qui l’entourent sont « un symbole 
de la transformation destinée à se produire au sein des 
cœurs des habitants du monde ».

 �SAMEDI 11 JUILLET

Commémoration du martyre du 4ᵉ Imâm Ali, 
fils de Hossain
L’Imâm est connu par Zayn Al Abidine (Parure des pieux) ou 
Al Sajjad (Le prosternateur). Il est l’auteur de Sahîfa Sajjâdiya 
(psautier de la famille de Mohammad) ou de L’Évangile d’Ahl 
Al Bayt.

 DIMANCHE 12 JUILLET

Vardavar - Fête de la Transfiguration
Lors de la célébration de Vardavar, journée spéciale de la 
Fête de la Transfiguration de Jésus, les fidèles participent 
à des rituels de bénédiction de l’eau, symbolisant la 
purification spirituelle et le renouveau de la grâce divine. Ils 
rappellent ainsi le lien entre l’eau et la spiritualité dans la foi 
chrétienne arménienne.

MARDI 14 JUILLET

Fête nationale
Le « 14 juillet » est la Fête nationale française instituée par 
la loi du 6 juillet 1880. Elle le fut en référence non pas au 14 
juillet 1789, date de la prise de la Bastille, jugé trop sanglant, 
mais à la Fête de la Fédération du 14 juillet 1790, jour d’union 
nationale.

 LUNDI 20 JUILLET

Saint Élie, le prophète
Le prophète Élie occupe une place particulière dans 
la dévotion orthodoxe, mais également catholique 
(avec quelques différences quant à sa représentation 
iconographique). Il a vécu en Israël au IXe siècle avant 
Jésus-Christ et il a accompli de nombreux miracles avant 
de s’envoler aux cieux dans un tourbillon, emporté par un 
carrosse de feu. Selon les prophètes bibliques, il est aussi 
l’annonciateur du Messie à la fin des temps. Le folklore 
religieux l’associe avec les orages violents de l’été.

 JEUDI 23 JUILLET 

Ticha beAv
Ticha Beav est le jour de jeûne le plus triste du calendrier 
juif. Il commémore la destruction de Jérusalem et de ses 
deux Temples : le premier par les Babyloniens en 586 avant 
notre ère, le second par les Romains en 70 de notre ère. Ce 
jeûne incarne le deuil national et spirituel du peuple juif face 
à ces tragédies fondatrices.

 �MERCREDI 29 JUILLET

Commémoration du martyre de Dame 
Roqâya
Fille de la sainte Dame Rubab et de l’Imâm Houssein, son 
histoire nourrit la conscience musulmane shi’ite jusqu’à 
nos jours à travers divers rites sacramentels. Fille captive 
de l’armée omeyyade, elle assiste au martyre de sa famille, 
à la brutalité des soldats et de la traversée du désert 
mésopotamien et meurt à l’âge de 4 ans. Dame Roqâya est 
le récit shi’ite féminin du chemin de croix chrétien, d’une 
orpheline devenue sanctifiée et objet de dévotion populaire.

 Martyre du Báb 

 �Début du mois de Aadi, dédié à la 
déesse Mariamman, mère du monde 

 Saint Élie le Prophète

 �Commémoration de la naissance 
du 7e Imâm Moussa al Kadèm 

 Ticha beAv

 �Commémoration du martyre de Dame 
Roqâya

 Chökhor Duchen

 �Commémoration du martyre du 4e 
Imâm Ali  Vardavar - Fête de la Transfiguration

17



       ��Musulmans shi’ites 

Partager, un acte liturgique

Dans la perspective métaphysique du shi’isme, le partage 
n’est pas un simple acte moral, mais un geste sotériologique : 
une liturgie de l’être, enracinée dans une vision ontologique 
du Réel. Donner, c’est entrer dans une théologie du 
dépouillement, où le moi s’efface dans la générosité de 
l’Absolu. Chaque don devient prière silencieuse, purification et 
irruption du divin dans le champ phénoménal. 

Le don pur, libéré de l’illusion de la possession, agit 
thaumaturgiquement. L’homme, être contingent, n’est que 
dépositaire transitoire d’un bien divin ; le véritable donateur 
donne avec un cœur désapproprié, engagé dans une 
transfiguration de l’âme. Le partage devient alors chemin 
initiatique, reliant éthique et mystique, matière et lumière, 
visible et invisible.
Parmi toutes ses formes, le partage des savoirs en manifeste 
l’intensité suprême. Le savoir n’est pas information mais 
lumière substantielle, dévoilement de l’Être et instrument 
d’élévation. Le transmettre, c’est offrir une part du divin et 
éveiller l’âme à sa destinée eschatologique.

L’Imâm Ali disait : « La science est plus précieuse que l’argent 
car l’argent se dépense tandis que la science se multiplie. » 
Les 14 Infaillibles (le Prophète Mohammed, Ali, Fatima et les 
onze Imâms) incarnent l’archétype de ce partage : miroirs 
d’une donation infinie où l’Absolu se communique sans se 
fragmenter. Leur présence lumineuse est à la fois cosmique 
et messianique, mémoire vivante d’une générosité divine 
parfaite.

Ce savoir s’incarne dans la communauté. L’Arbaeen en est 
l’expression : chaque pas vers Karbala, chaque verre d’eau, 
chaque nourriture offerte actualisent l’enseignement des 
Imâms.

Le pèlerinage est une théophanie collective, où l’oubli de soi 
devient résurrection intérieure. Servir les pèlerins de l’Imâm 
Hussein, c’est unir connaissance et amour, accomplir un 
symbole de la réalité mohammédienne et s’ouvrir à la lumière 
céleste. Le partage devient liturgie vécue : une eucharistie 
shi’ite où miséricorde et générosité se déploient dans le tissu 
du monde.

Août

©
 D

R



LE BOUDDHISME
LA ROUE DU DHARMA

LE CATHOLICISME
LA CROIX LATINE 
LE CRUCIFIX

L’ORTHODOXIE
LA CROIX TRÉFLÉE

LA FOI BAHÁ’ÍE 
L’ÉTOILE À NEUF  
POINTES

L’HINDOUISME 
PRAVANA MANTRA

LE CONSEIL RÉGIONAL  
DU CULTE MUSULMAN 
LE CROISSANT

LE CONSEIL SHI’ITE  
DE FRANCE 
LA MAIN

LE JUDAÏSME
L’ÉTOILE DE DAVID

LE PROTESTANTISME
LA CROIX HUGUENOTE

L’ÉGLISE APOSTOLIQUE  
ARMÉNIENNE
LA CROIX ARMÉNIENNE 

Lundi Mardi Mercredi Jeudi Vendredi Samedi Dimanche

1 2

3 4 5 6 7 8 9

10 11 12 13 14 15 16

17 18 19 20 21 22 23

24 25 26 27 28 29 30

31

 DIMANCHE 2 AOÛT 2026

Aadi Padinettam Perukku - Fête des mariés
Aadi est la célébration de l’union des couples. En ce jour, 
les vœux du mariage sont renouvelés. L’époux attache 
symboliquement à nouveau l’alliance au cou de sa femme, 
comme le jour de leur mariage.

 �MERCRED 5 AOÛT

Visite de l’Arbaeen
Plus grand rassemblement religieux au monde, ce pèlerinage 
annuel commémore le 40e jour après le jour de l’Achoura. 
Des millions de shi’ites et non-shi’ites affluent du monde 
entier, marchant approximativement 85 km entre les villes 
saintes de Karbala et Nadjaf, respectivement entre les 
mausolées de l’Imâm Hossain et de l’Imâm Ali.

  JEUDI 6 AOÛT

Transfiguration du Seigneur
Au moment de commencer sa montée vers sa Passion, Jésus 
emmène Pierre, Jacques et Jean sur le mont Thabor en Israël. Il 
entend, en effet, leur faire prendre conscience des souffrances 
qui l’attendent. Là-haut, Jésus, transfiguré, révèle sa nature 
divine à ses disciples et reçoit du Père ce témoignage : « Celui-
ci est mon Fils bien-aimé.  » Dans l’Orient chrétien, cette fête 
de théophanie -  en l’occurrence, la manifestation du Christ 
comme Fils de Dieu- est célébrée depuis fort longtemps.

 �JEUDI 13 AOÛT

Commémoration du martyre du prophète 
Mohammad et de son petit-fils, le 2ᵉ Imâm Al 
Hassan al Mujtaba
Des drapeaux noirs de deuil ornent les villes et de grandes 
processions et assemblées (majaliss) ont lieu à Nadjaf et 
Karbala en particulier.

 SAMEDI 15 AOÛT

Assomption de la Vierge Marie
La fête de l’Assomption célèbre tout à la fois la mort, la 
résurrection glorieuse, l’entrée au ciel et le couronnement 
de la Vierge Marie. On parle d’assomption (d’un mot latin 
qui signifie enlever) et non d’ascension (monter) pour 
marquer que Marie fut enlevée au ciel, en corps et en âme, 
en vertu d’un privilège particulier. Comme pour toutes les 
fêtes chrétiennes, il faut en chercher l’origine dans la vie du 
Christ. Si Marie est aujourd’hui honorée d’une façon toute 
particulière, c’est parce qu’elle a accepté d’être la Mère du 
Sauveur.

 SAMEDI 15 AOÛT

Dormition de la Sainte-Vierge
La tradition orthodoxe évoque plutôt la « Dormition » de la 
Vierge Marie, que l’assomption. Ce mot souligne la douceur 
de sa mort, comme un endormissement. La différence avec 
l’assomption est aussi théologique, les orthodoxes refusant 
le dogme de l’Immaculée Conception sur lequel se base 
en partie l’assomption. Si pour les catholiques Marie est 
préservée du péché par sa conception et sa naissance, elle 
l’est pour les orthodoxes parce que sa vie a correspondu à 
sa vocation.

 �SAMEDI 15 AOÛT

Début de l’année hégirienne 1447
Cela correspond à l’exode du prophète Mohammad de La 
Mecque à Médine.

 DIMANCHE 16 AOÛT

Assomption et Bénédiction des raisins
L’élévation de la Vierge Marie au ciel, son assomption, est 
célébrée dans l’Église apostolique arménienne le dimanche 
le plus proche du 15 août. Lors de cette cérémonie, les 
fidèles apportent leurs récoltes de raisins frais à l’église pour 
être bénies par le prêtre. Cette bénédiction symbolise la 
reconnaissance et la gratitude envers Dieu pour les récoltes 
abondantes, ainsi que le désir de sanctification et de 
protection des fruits de la terre.

 �DIMANCHE 23 AOÛT

Eid al-Zahra
Fête nommée aussi ‘la joie de Zahra’: Carnaval pour les 
enfants où l’on distribue des cadeaux, friandises et où l’on 
joue des pièces théâtrales dans les rues.

 �LUNDI 31 AOÛT

Eid Mawlid
Naissance du Prophète Mohammad, du 6e Imâm Ja’afar 
Al-Sadeq et d’Um Kulthum. Des festivités ont lieu dans les 
husseyniyehs et mosquées pour honorer la naissance du 
prophète, créé de lumière de la majesté divine selon le récit 
shi’ite de la création des univers précédant notre monde 
adamique.

            �Commémoration du martyre  
du 8e Imâm Ali Redâ

 �Aadi Padinettam Perukku - Fête des 
mariés

 �Visite de l’Arbaeen   Transfiguration du Seigneur

 �Commémoration du martyre du 
prophète Mohammad et de son petit-
fils, le 2e Imâm Ali

 �Commémoration du martyre de Dame 
Fatima Maâssouma

 �Al-Mawlid al-nabawi -Naissance du 
prophète Mohammed

 Eid Mawlid 

 �Commémoration du martyre de l’Imâm 
al-Hassanal-Askari  �Eid al-Zahra

              Assomption de la Vierge Marie

 Dormition de la Sainte Vierge Marie

 �Début de l’année hégérienne 1447 
 �Assomption de la Vierge Marie - 
Bénédiction des raisins

19



       Hindouistes 

       Vivre, c’est partager

Dans l’hindouisme, le partage n’est pas seulement un acte 
social, c’est une pratique sacrée, enracinée dans la notion 
de dharma — l’ordre juste et harmonieux qui régit le monde. 
Partager, c’est reconnaître que tout ce que nous possédons 
est un don de la vie, reçu pour être transmis.

La charité (dāna) est un des piliers de cette philosophie. 
Elle ne se limite pas à offrir de l’argent ou de la nourriture : 
elle englobe le temps, les connaissances, l’hospitalité et la 
bienveillance. Dans la tradition, nourrir un hôte, offrir un 
repas à un nécessiteux ou donner un vêtement sont autant 
de gestes considérés comme des offrandes à la divinité elle-
même car, en chaque être, réside l’Ātman, l’âme universelle.

Le partage s’exprime aussi à travers les fêtes et les rituels. 
Lors des célébrations, les plats sont préparés en abondance 
pour être distribués à tous, sans distinction. Dans les temples, 
la pratique du prasāda - la distribution de nourriture bénie - 
rappelle que recevoir est aussi un acte de gratitude envers le 
divin.

Ce principe dépasse la simple générosité : il renforce le lien 
entre les êtres et favorise l’harmonie collective. Partager, 
c’est équilibrer, éviter l’accumulation égoïste et permettre à 
l’énergie de circuler.

Ainsi, dans l’hindouisme, le partage n’est pas une option 
morale mais une voie spirituelle. C’est un geste qui nourrit le 
corps, élève l’âme et tisse l’unité entre l’homme, la nature et 
le divin.

Septembre

©
 D

R



LE BOUDDHISME
LA ROUE DU DHARMA

LE CATHOLICISME
LA CROIX LATINE 
LE CRUCIFIX

L’ORTHODOXIE
LA CROIX TRÉFLÉE

LA FOI BAHÁ’ÍE 
L’ÉTOILE À NEUF  
POINTES

L’HINDOUISME 
PRAVANA MANTRA

LE CONSEIL RÉGIONAL  
DU CULTE MUSULMAN 
LE CROISSANT

LE CONSEIL SHI’ITE  
DE FRANCE 
LA MAIN

LE JUDAÏSME
L’ÉTOILE DE DAVID

LE PROTESTANTISME
LA CROIX HUGUENOTE

L’ÉGLISE APOSTOLIQUE  
ARMÉNIENNE
LA CROIX ARMÉNIENNE 

Lundi Mardi Mercredi Jeudi Vendredi Samedi Dimanche

1 2 3 4 5 6

7 8 9 10 11 12 13

14 15 16 17 18 19 20

21 22 23 24 25 26 27

28 29 30

 SAMEDI 12 ET DIMANCHE 13 SEPTEMBRE 

Roch Hachana
Situé en septembre ou en octobre, le mois de Tichri 
du calendrier hébraïque est le premier mois de l’année 
« religieuse ». Le 1er jour de ce mois est donc le Nouvel an 
et la fête de Roch Hachana dure deux jours. Roch Hachana 
est destinée à toute personne (juive ou non juive) qui, 
sincèrement et en conscience, se considère comme croyant 
acceptant en lui-même qu’il est en mesure de servir Dieu 
par amour. Un tel homme n’a nul besoin de la prière du rituel 
de Roch Hachana avec sa description d’un jour du jugement 
céleste. Mais il accueille la solennité comme le jour où 
l’homme médite l’idée sublime de la réparation du monde 
dans la royauté de Dieu. Alors que le salut du peuple juif 
prend son sens dans la réalisation de cette idée dont il est 
destiné à en être le porteur dans le monde.

 DIMANCHE 13 SEPTEMBRE

Exaltation de la Sainte Croix
La Fête de l’Exaltation de la Sainte Croix dans l’Église 
apostolique arménienne commémore la découverte au 
IVe siècle de la Vraie Croix par Sainte Hélène, mère de 
l’empereur Constantin. La croix sur laquelle Jésus a été 
crucifié est vénérée comme un symbole central de la foi 
chrétienne, représentant le sacrifice et la rédemption. Les 
fidèles participent à des prières et à des rituels spéciaux 
pour honorer la croix et méditer sur son importance dans 
leur foi.

  LUNDI 14 SEPTEMBRE 

Exaltation de la Sainte Croix
La croix du Christ est glorieuse parce que, en elle, la mort 
est vaincue par la vie. La croix a toujours été vénérée comme 
le signe de la résurrection du Christ. Le 14 septembre est le 
jour de la consécration de la basilique de la Résurrection, 
édifiée à Jérusalem par Sainte Hélène, mère de l’empereur 
Constantin, sur le lieu même du Saint sépulcre, le tombeau 
du Christ.

 JEUDI 17 SEPTEMBRE

Début de Govinden - Mois dédié à Krishna
Le Govinden Thiruvizhar, ou festival de Govinden, s’étend 
durant le mois tamoul de Puratasss, du 17 septembre au 17 
octobre. Durant cette commémoration, il est fait mémoire 
du culte de Govardhana, colline située dans le sud de 
l’Inde. Selon la mythologie hindoue, Dieu, en sa forme de 
Shri Krishna, souleva la Colline Govardhana pour abriter 
les habitants de la cité de Maduraï du déluge qui ravagea le 
monde pendant un mois.

 LUNDI 21 SEPTEMBRE

Yom Kippour
Les 10 jours qui suivent Roch Hachana sont un temps de 
méditation et l’occasion d’un bilan des actions de l’année 
écoulée et de résolutions. Ils se terminent par le jour de 
Kippour, journée la plus solennelle de l’année religieuse 
juive. Yom Kippour apporte le pardon de Dieu. Il commence 
la veille avant le coucher du soleil et se termine le lendemain 
après le coucher du soleil. Tout au long de cette journée 
de pénitence et de prière, il est interdit de travailler, de 
manger, de boire ou de fumer.

 DU SAMEDI 26 SEPTEMBRE AU VENDREDI 2 OCTOBRE 

Souccot
Troisième fête de pèlerinage, Souccot est aussi la Fête des 
nations. À l’époque du Temple, on apportait un sacrifice pour 
chacune des 70 nations connues en ce temps. C’est aussi la 
fête où les juifs sont appelés à quitter leur maison douillette 
pour vivre dans une soukkah, une cabane au toit couvert 
de branches, demeure fragile placée sous la protection du 
Seigneur. Cette fête dure sept jours.

 Début de l’année ecclésiastique  Krishna jayanti - Naissance de Krishna  Krishna jayanti - Naissance de Krishna

 Nativité de la Sainte Vierge

  Exaltation de la Sainte Croix

 Vinayagar sadourthi - Fête de Ganesh

 Yom Kippour 
 �Naissance de l’Imâm al-Hassan al-
Askari et Abd Al Adim Al Hassani  �Début Souccot

 �Début de Govinden - Mois dédié  
à Krishna

 Roch Hachana 

 Roch Hachana 

 Exaltation de la Sainte Croix 

21



       Orthodoxes 

       L’évidence du partage

Partager, voici l’un des mots les plus utilisés dans le langage 
religieux. Pour les chrétiens, c’est le Christ lui-même qui a 
enseigné - et en a donné l’exemple - de donner sans espérer 
une récompense : « Faites le bien et donnez (même aux 
ennemis) sans rien attendre en retour ». Mais partager quoi ? 

Tout ce que l’homme possède ou croit posséder peut et doit 
être partagé : le pain, le toit, le temps, l’expérience, les idées, 
la sagesse, le bonheur... Car, si donner peut signifier partager, 
partager c’est nettement plus que donner. En effet, cette 
notion peut se conjuguer quelquefois dans des formulations 
paradoxales : « celui qui partage est plus riche que celui qui 
reçoit », « il est plus heureux de donner que de recevoir », 
« c’est en donnant que tu recevras », « le bonheur se double si 
on le partage et le chagrin partagé est un demi-chagrin »…
Bien davantage - et le Christ nous le conseille également - 
nous pouvons donner même ce nous n’avons pas : de l’amour 
aux ennemis, de la bénédictions aux méchants, de l’espoir 
aux angoissés, du courage aux affligés... Ou, même comme le 
dit un sage chrétien : « Si tu n’as rien à partager, donne à ton 
prochain au moins ton sourire ; tu verras que, tôt ou tard, ton 
visage finira par s’illuminer lui-aussi ». Partager c’est être non 
seulement altruiste, mais aussi responsable.

Avec toutes les religions, nous partageons ce que l’on appelle 
« les valeurs morales absolues (ou universelles) » : le respect de 
la vie, l’amour de Dieu, l’amour de soi et des autres (quels qu’ils 
soient), la solidarité avec les humbles, la recherche de la vérité, 
le refus du mensonge, etc. Avec l’humanité tout entière, nous 
partageons aussi cet héritage unique qui est la Terre, où le 
Créateur nous a établis comme maîtres, c’est-à-dire comme… 
pèlerins (comprenons « locataires »), avec obligation, à notre 
tour, de la partager avec les générations futures. Après avoir 
fait « l’état des lieux » .

Octobre



LE BOUDDHISME
LA ROUE DU DHARMA

LE CATHOLICISME
LA CROIX LATINE 
LE CRUCIFIX

L’ORTHODOXIE
LA CROIX TRÉFLÉE

LA FOI BAHÁ’ÍE 
L’ÉTOILE À NEUF  
POINTES

L’HINDOUISME 
PRAVANA MANTRA

LE CONSEIL RÉGIONAL  
DU CULTE MUSULMAN 
LE CROISSANT

LE CONSEIL SHI’ITE  
DE FRANCE 
LA MAIN

LE JUDAÏSME
L’ÉTOILE DE DAVID

LE PROTESTANTISME
LA CROIX HUGUENOTE

L’ÉGLISE APOSTOLIQUE  
ARMÉNIENNE
LA CROIX ARMÉNIENNE 

Lundi Mardi Mercredi Jeudi Vendredi Samedi Dimanche

1 2 3 4

5 6 7 8 9 10 11

12 13 14 15 16 17 18

19 20 21 22 23 24 25

26 27 28 29 30 31

 SAMEDI 3 ET DIMANCHE 4 OCTOBRE

Chemini Atseret
Chemini Atseret suit immédiatement la fête de Souccot 
en la clôturant. Elle exprime l’allégresse de l’agriculteur 
au moment de l’engrangement et la joie du croyant 
d’appartenir au peuple qui a  reçu la Torah.

 DIMANCHE 4 OCTOBRE

Sim’hat Torah
C’est, dans la Diaspora, le deuxième jour de Chemini Atseret. 
En Israël, Chemini Atseret et Sim’hat Torah se confondent en 
un seul jour. Littéralement, cette fête signifie la réjouissance 
dans la Torah. C’est en ce jour qu’on achève la lecture 
publique du rouleau de la Torah et que débute le récit de 
la création comme pour démontrer la continuité de la vie. 
Les fidèles manifestent leur joie par des chants d’allégresse 
durant les offices, des sucreries et des pâtisseries sont 
offertes aux enfants (les adultes ne s’en privent pas !). Ces 
manifestations de liesse traduisent le bonheur de posséder 
la Torah, de la lire, de l’étudier et de traduire ses préceptes 
dans la vie courante.

 SAMEDI 10 OCTOBRE

Sainte Fête des traducteurs
Dans l’Église apostolique arménienne, cette journée 
commémore les contributions de saints tels que Mesrop 
Machtots, Yeghishe, Movses Kertogh, Davit Anhaght 
le philosophe, Grigor Narekatsi et Nerses Klayets à la 
traduction et à la préservation des textes religieux et 
littéraires arméniens. Ces saints ont joué un rôle crucial 
dans la diffusion de la foi chrétienne et de la culture 
arménienne à travers leurs travaux de traduction et 
d’écriture. Les fidèles participent à des prières et à des 
liturgies spéciales pour honorer leur héritage et leur 
dévouement.

 �SAMEDI 17 OCTOBRE

Naissance de Dame Sayeda Zaynab
Incarnant la résilience prophétique, protectrice de l’Imâmat, 
détentrice des secrets divins dans la tradition musulmane 
shi’ite, Dame Zaynab est une sainte vénérée dans d’autres 
communautés musulmanes notamment en Égypte au sein 
des confréries sunnites-soufies. Sa naissance est célébrée 
durant des nuits dans son mausolée au Caire et dans le 
sanctuaire le plus connu et visité se trouvant à Damas en 
Syrie.

 �DIMANCHE 25 OCTOBRE

Dizaine commémorative d’Al Muhsin
Premier fils avorté martyr de Fatima Zahra, il a été tué 
pendant l’attaque de la maison de la famille prophétique par 
le pouvoir califal.

 SAMEDI 31 OCTOBRE

Fête de la Réformation
Le 31 octobre 1517, Luther affiche « 95 thèses » à débattre. 
C’est l’origine de la Réforme protestante. Ce geste public 
d’appel aux débats va réformer, transformer, renouveler en 
profondeur la société. Fêter le 31 octobre n’est pas répéter 
les thèses de 1517, mais exposer les sujets à débattre 
aujourd’hui : « Il nous faut même risquer de dire des choses 
contestables pourvu que les questions vitales soient 
soulevées. » (Dietrich Bonhoeffer, 1944).

 Fin Souccot  Chemini Atseret

 Sainte Fête des traducteurs

 �Malai Patcham Ammavasai - Hommage 
aux défunts

 Vijaya dasami - Durga Puja 

 Fin de Govinden - Mois dédié à Krishna

 �Naissance de Dame Sayeda Zaynab

 Saint Dimitri  Fête de la Réformation

 �Dizaine commémorative d’Al Muhsin

 �Début Navaratri - Neuf nuits 
consacrées à Durga

 Chemini Atseret

 Sim’hat Torah

23



       Bahá’ís 

       Le partage, un acte noble et essentiel

Le partage est inhérent à la vie humaine, car nul ne peut vivre 
seul. Dès la naissance, nous sommes plongés dans le partage : 
celui de l’amour de nos parents, de la nourriture, d’un toit, des 
savoirs…

La vie en société rend le partage indispensable. Mais pour 
qu’il soit équitable, il est nécessaire d’y intégrer la notion de 
justice. Un bon partage repose sur la fraternité, la générosité, 
la solidarité et l’amour. Sans ces qualités, aucun partage 
véritable n’est possible. Il ne s’agirait alors que d’un échange 
motivé par l’intérêt ou le profit.

Les écrits bahá’ís nous invitent à réfléchir au partage des 
richesses, envisagé comme un levier pour le bien-être collectif 
et un moyen d’atténuer les écarts extrêmes entre richesse et 
pauvreté. Les enseignements de Bahá’u’lláh ne condamnent 
pas la richesse en soi, mais encouragent ceux qui en disposent 
à en faire bénéficier les autres, dans une perspective d’équité 
et de solidarité. Ils valorisent un partage volontaire, préférable 
à toute redistribution imposée. La contrainte peut engendrer 
des tensions, tandis que l’être humain atteint la perfection par 
des actions accomplies de son plein gré.

« Ô vous, les riches de la terre ! Les pauvres sont mon dépôt 
que j’ai placé parmi vous.
Veillez sur ce dépôt et ne soyez pas uniquement absorbés par 
votre bien-être personnel. »
Bahá’u’lláh

Le partage est un acte de justice qui prend tout son sens 
lorsqu’il est librement consenti.

Novembre



LE BOUDDHISME
LA ROUE DU DHARMA

LE CATHOLICISME
LA CROIX LATINE 
LE CRUCIFIX

L’ORTHODOXIE
LA CROIX TRÉFLÉE

LA FOI BAHÁ’ÍE 
L’ÉTOILE À NEUF  
POINTES

L’HINDOUISME 
PRAVANA MANTRA

LE CONSEIL RÉGIONAL  
DU CULTE MUSULMAN 
LE CROISSANT

LE CONSEIL SHI’ITE  
DE FRANCE 
LA MAIN

LE JUDAÏSME
L’ÉTOILE DE DAVID

LE PROTESTANTISME
LA CROIX HUGUENOTE

L’ÉGLISE APOSTOLIQUE  
ARMÉNIENNE
LA CROIX ARMÉNIENNE 

 DIMANCHE 1ER NOVEMBRE

Toussaint
L’Église catholique honore la foule innombrable de celles 
et ceux qui ont été de vivants et lumineux témoins du 
Christ, tous les saints connus ou inconnus. Cette fête est 
l’occasion de rappeler que tous les humains sont appelés à 
la sainteté, par des chemins différents, parfois surprenants 
ou inattendus, mais tous accessibles. Le texte évangélique 
lu en ce jour, les Béatitudes, est comme un résumé de tout 
l’Évangile. Il trace un chemin que les saints fêtés en ce jour 
ont emprunté.

 SAMEDI 7 NOVEMBRE

Fête des Saints Archanges Michel et Gabriel 
et de tous les anges
Le 8 novembre est la Fête de Saint Archange Michel et de tous 
les anges dans l’Église apostolique arménienne. Cette journée 
est dédiée à l’archange Michel, considéré comme le chef des 
anges, ainsi qu’à tous les autres anges. Les fidèles honorent 
leur rôle dans la protection et la guidance spirituelle des 
croyants. Des prières spéciales sont offertes pour demander 
l’intercession des anges et pour exprimer la gratitude envers 
leur assistance céleste dans la vie des fidèles.

 DIMANCHE 8 NOVEMBRE

Deepavali - Fête des lumières 
Célébrée depuis des milliers d’années, la Fête des lumières 
symbolise la victoire de la lumière sur l’obscurité. Les 
populations sud-asiatiques (Sud de l’Inde, Sri Lanka, 
Thaïlande, Malaisie...) célèbrent ce jour par un bain rituel 
purificateur tôt le matin. Des gâteaux sont ensuite échangés 
durant la journée.

 MARDI 10 NOVEMBRE

Naissance du Báb
Le précurseur de Bahá’u’lláh est né en 1819 à Chiraz, en 
Iran. Il possédait dès l’enfance une sagesse et une finesse 
surprenantes. Son intégrité et sa piété lui valurent l’estime 
de ceux avec qui il entrait en contact. Il était connu 
également pour sa générosité envers les pauvres. Le Báb 
est l’auteur du très saint livre Le Bayán, œuvre majeure et 
fondatrice de la religion bábíe.

 MERCREDI 11 NOVEMBRE

Naissance de Bahá’u’lláh
Bahá’u’lláh est le fondateur de la foi mondiale bahá’íe. Né à 
Téhéran en 1817, il est le fils d’un notable du gouvernement 
du Shah de l’époque. Dès son jeune âge, il consacra son 
énergie à diverses actions humanitaires, ce qui lui valut 
le nom de « Père des pauvres ». Bahá’u’lláh, dont le nom 
signifie « La Gloire de Dieu », offre à l’humanité une nouvelle 
Révélation venant de Dieu. Des milliers de versets, de lettres 
et de livres s’écoulèrent de sa plume.

 SAMEDI 14 NOVEMBRE

Commémoration du martyre de Fatima 
Zahra
Le martyre de Fatima est l’histoire d’une sainte 
révolutionnaire contre le machisme politico-religieux. 
Son discours de Fadak est un appel à la justice sociale et 
l’humanisation du monde. Les commémorations de son 
martyre constituent pour les shi’ites un deuil ontologique 
eschatologique.

 SAMEDI 21 NOVEMBRE

Présentation de la Sainte Vierge au Temple
Selon une ancienne tradition, mentionnée par l’Évangile 
de Jacques -  écrit apocryphe du IIe siècle, la Vierge Marie a 
été confiée au Temple de Jérusalem dès l’âge de trois ans, 
conformément à la promesse faite à Dieu par ses parents. 
Accueillie par Zacharie, le père de saint Jean Baptiste, elle y 
est restée jusqu’à l’âge de 15 ans. La fête s’est généralisée en 
Orient à partir du VIe siècle, alors qu’en Occident elle n’a été 
acceptée qu’en 1374 par le pape Grégoire XI.

 DIMANCHE 22 NOVEMBRE

Fête du Christ Roi
Cette fête clôt l’année liturgique. Le Christ est acclamé 
comme un roi mais selon l’esprit du Royaume de Dieu qu’il 
annonce dans l’Évangile. Il est un roi serviteur, humilié et 
crucifié. Le règne qu’il est venu inaugurer est celui de l’amour, 
signifié par le don total de sa vie à ceux que l’on aime.

 SAMEDI 28 NOVEMBRE

Fête de Saint Barthélemy et de Saint 
Thaddée, apôtres
Le 28 novembre est la Fête de Saint Barthélemy et de 
Saint Thaddée, premier prêcheur du christianisme dans le 
royaume d’Arménie. Cette journée est dédiée à la mémoire 
des deux Saints apôtres de Jésus-Christ. Ils sont vénérés 
pour leur prédication de l’Évangile et leurs martyres pour 
leur foi. Les fidèles participent à des prières spéciales et 
à des liturgies pour honorer leur vie et leur enseignement, 
ainsi que pour méditer sur l’exemple de dévouement et de 
sacrifice qu’ils représentent.

  DIMANCHE 29 NOVEMBRE 

1er dimanche de l’Avent
Le mot « avent » vient du latin adventus, « avènement ». 
Pendant cette période, les chrétiens sont invités à préparer 
leur cœur à la célébration de la naissance de Jésus, Fils 
de Dieu. La dimension de l’attente est importante. Pas 
seulement l’attente de Noël, mais l’attente de la venue du 
Seigneur à la fin des temps. Le chrétien est invité à veiller 
dans l’attente active de ce jour. À une époque de l’année 
particulièrement sombre et froide, ce temps marque le 
devoir de lutter contre l’obscurité dans l’attente joyeuse 
de la naissance de Jésus. Cette symbolique de la lumière 
s’exprime par la couronne d’Avent et ses quatre bougies : à 
chacun des quatre dimanches d’Avent, une nouvelle bougie 
est allumée.

 LUNDI 30 NOVEMBRE

Saint André l’apôtre
Frère de Saint Pierre, il fut le premier des apôtres à 
connaître Jésus, aussitôt après son baptême. Toutefois, son 
véritable appel se fait lorsque Jésus le rencontre avec son 
frère Simon, alors qu’ils jettent leurs filets dans le lac de 
Tibériade. Pour cette raison, il a reçu le titre de Protoclet ou 
« Premier appelé » (par le Seigneur). Le baiser des deux frères 
André et Pierre est devenu le symbole de la marche vers 
l’unité des Églises d’Orient et d’Occident.

Lundi Mardi Mercredi Jeudi Vendredi Samedi Dimanche

1

2 3 4 5 6 7 8

9 10 11 12 13 14 15

16 17 18 19 20 21 22

23 24 25 26 27 28 29

30

 Toussaint

 Lhabab Düchen 

 Commémoration des fidèles défunts
 �Fête des Saints Archanges Michel 
et Gabriel  Deepavali - Fête des lumières

 Naissance du Báb  Naissance de Bahá’u’lláh 
 �Commémoration du martyre 
de Fatima Zahra

               �Deuil du prophète pour Jaafar 
ibn Abi Taleb

 Présentation de la Sainte Vierge au Temple  Fête du Christ Roi 

 Kartigai Deepam 
 �Fête de Saint Barthlémy et de Saint 
Thaddée   1er dimanche de l’Avent 

 Saint André l’Apôtre

25



       Catholiques 

       Nécessité du partage pour chacun

De la plus resplendissante figure de sainteté qui jalonne 
l’histoire de l’Église catholique jusqu’au visage de la veuve 
anonyme qui glisse quelques cents dans la main d’un plus 
pauvre qu’elle ou dans un tronc d’église, la logique du partage 
anime de sa sève les cœurs des amis de Jésus. Chaque 
geste de partage, même celui qui passe par les moyens de 
communication moderne, a du sens et prend en compte le 
principe de la « destination universelle des biens ».

Ce principe trouve sa source dans un des textes majeurs du 
concile Vatican II : « Dieu a destiné la terre et tout ce qu’elle 
contient à l’usage de tous les hommes et de tous les peuples, 
en sorte que les biens de la création doivent équitablement 
affluer entre les mains de tous, selon la règle de la justice, 
inséparable de la charité. » (Gaudium et Spes, 69, 1).                
                                                                                            
C’est ainsi que, pour tout membre de l’Église catholique, le 
partage n’est pas une sorte d’activité d’assistance sociale 
mais il est dans sa nature et il ne peut y renoncer. L’amour 
véritable se traduit en gestes qui n’excluent personne et ces 
gestes n’attendent rien en retour. Pour les catholiques, et 
probablement pour tout homme de bonne volonté, le souci 
de partager est une nécessité. Il ouvre la porte à des relations 
humaines et à l’amitié qui aide à porter ensemble le poids du 
jour. L’équilibre du monde ne se construit que dans le partage 
avec les plus pauvres. La fraternité n’a pas besoin de grandes 
théories mais simplement de gestes concrets. Pour les 
catholiques, il est un art de donner et un art de recevoir. C’est 
ainsi que l’on définit la notion de partage.

Ainsi, la question à se poser n’est donc pas « Qu’est-ce que la 
société et le monde peuvent me donner ? » mais « Que puis-je 
donner à mon prochain ? »

Décembre



LE BOUDDHISME
LA ROUE DU DHARMA

LE CATHOLICISME
LA CROIX LATINE 
LE CRUCIFIX

L’ORTHODOXIE
LA CROIX TRÉFLÉE

LA FOI BAHÁ’ÍE 
L’ÉTOILE À NEUF  
POINTES

L’HINDOUISME 
PRAVANA MANTRA

LE CONSEIL RÉGIONAL  
DU CULTE MUSULMAN 
LE CROISSANT

LE CONSEIL SHI’ITE  
DE FRANCE 
LA MAIN

LE JUDAÏSME
L’ÉTOILE DE DAVID

LE PROTESTANTISME
LA CROIX HUGUENOTE

L’ÉGLISE APOSTOLIQUE  
ARMÉNIENNE
LA CROIX ARMÉNIENNE 

Lundi Mardi Mercredi Jeudi Vendredi Samedi Dimanche

1 2 3 4 5 6

7 8 9 10 11 12 13

14 15 16 17 18 19 20

21 22 23 24 25 26 27

28 29 30 31

 �MARDI 1ER DÉCEMBRE

Célébration de la naissance de la Dame des 
Mondes, Fatima Zahra
Archétype féminin de l’autorité spirituelle, Fatima est 
décrite comme la plus grande théophanie de la Miséricorde, 
de la Sagesse divine et de la Pureté originelle. Elle est aussi 
le miroir spirituel de la lumière de la prophétie et l’axe 
matriciel de l’Imamat. Sa naissance terrestre n’est qu’un 
dévoilement ontologique d’une réalité éternelle préexistante 
dans le monde de lumière. Fatima est décrite comme 
Reine de la création, Imâm des Imâms de sa progéniture et 
détentrice des clés du salut divin.

 DU SAMEDI 5 AU SAMEDI 12 DÉCEMBRE

Hanouccah
Cette fête a été instituée par les Maîtres du judaïsme pour 
fêter la révolte puis la victoire des Asmonéens sur les 
occupants grecs et les armées d’Antiochus IV. La ville de 
Jérusalem a été libérée le 25 du mois de Kislev situé le plus 
souvent en décembre. Après avoir débarrassé le Temple 
des idoles, les Asmonéens le purifient et décident d’allumer 
la Ménorah, ce chandelier à sept branches, pendant huit 
jours. La Ville de Strasbourg procède à cette occasion à 
l’illumination de la façade sud de la synagogue de la Paix.

  DIMANCHE 6 DÉCEMBRE 2026

Saint Nicolas
Nicolas (270-345) a été évêque de Myre, en Turquie. Vénéré 
dès le Ve siècle, surtout dans le Nord et l’Est de la France 
et dans de nombreux pays d’Europe du Nord, il est le 
protecteur des enfants : ceux qui ont été sages reçoivent de 
lui friandises et cadeaux. Au XIXe siècle, les Hollandais ont 
exporté cette fête en Amérique. Les cadeaux apportés par 
« Santa Claus » seront offerts à Noël et, en 1931, l’image de 
Saint Nicolas sera utilisée comme emblème par une célèbre 
marque de cola : le Père Noël était né ! La fête de Saint 
Nicolas reste pourtant très vivace dans les régions où elle a 
toujours été célébrée.

 MARDI 8 DÉCEMBRE

Immaculée Conception
Depuis toujours, les Églises d’Orient fêtaient la pureté 
originelle de Marie en une fête de « la Conception de la 
Sainte Mère de Dieu » le 9 décembre. Le pape Pie IX définit 
l’Immaculée Conception comme un dogme de foi en 1854 : 
« Dès le premier instant de sa conception, par grâce et 
privilège uniques du Dieu Tout-Puissant, la bienheureuse 
Vierge Marie a été préservée du péché originel. »

 MARDI 8 DÉCEMBRE

Rohatsu 
Le prince Siddhârta, durant sept jours et sept nuits, pratiqua 
intensivement la méditation assise et s’éveilla dans un état 
de grande sagesse. Il comprit pleinement les Quatre Nobles 
Vérités : l’existence de l’insatisfaction, sa cause, sa cessation 
possible et le chemin. Ainsi, la pratique persévérante 
peut éveiller avec la sagesse, compassion, bienveillance, 
équanimité et joie.

 �DU DIMANCHE 13 AU MARDI 15 DÉCEMBRE

Célébration de la naissance du 10ᵉ Imâm Ali 
Al Hadi et de son martyre
Connu pour son œuvre scientifique majeure sur la 
prédestination et le libre arbitre, l’Imâm Al Hadi est l’auteur 
de la Zîyâra al-Jâmi’at al-Kabîra, le plus important texte 
imâmologique doctrinal. Texte aussi appelé le Zabur Ahl-Al-
bayt, le Livre des Psaumes.

 �DIMANCHE 20 DÉCEMBRE

Célébration de la naissance du 9ᵉ Imâm 
Mohammad Al Jawad
C’est le fils de Dame Sabika (la dorée) la nubienne 
descendante de Dame Marya la copte (épouse du prophète). 
Le shi’isme croit que les ascendant·es des Imâms sont 
purifié·es et monothéistes selon la philosophie de la filiation 
sacrée jusqu’à Ève et Adam.

   VENDREDI 25 DÉCEMBRE 

Noël
Les chrétiens de toutes confessions fêtent la naissance de 
Jésus, Fils de Dieu, Dieu fait homme. Engendré par l’Esprit 
saint et né de Marie à Bethléem, ville de David, comme cela 
a été annoncé par les prophètes. Cette fête a été fixée au 25 
décembre au moment du solstice d’hiver. Pour les chrétiens, 
Jésus est la lumière du monde qui vaincra définitivement 
les ténèbres. Les cadeaux échangés en jour sont le signe du 
cadeau que Dieu nous fait en son Fils.

  DIMANCHE 27 DÉCEMBRE 

La Sainte Famille
La Sainte Famille est composée de Marie, Joseph et Jésus 
qui vient de naître. Instituée en 1893 seulement, cette 
fête nous rappelle l’importance de l’incarnation. Porté 
dans le sein d’une femme où il a été formé comme les 
autres enfants, le Fils de Dieu est né comme eux. Pendant 
les années de ce que l’on appelle « la vie cachée », les 
plus longues de son existence terrestre, Jésus a grandi 
au même rythme que tous les enfants et dans des 
conditions semblables aux leurs dans une famille que rien, 
apparemment, ne distinguait des autres. Joseph a accepté 
de protéger Marie, de devenir père et donc de donner une 
histoire, un nom et une culture à cet enfant Jésus. Dans 
cette alliance de vie, pour vivre et survivre avec l’enfant 
Jésus, le couple va devoir fuir et émigrer. Sauvé et porté 
ainsi par ses parents, Jésus grandira et prendra son envol.

 �Célébration de la naissance de Fatima 
Zahra

 Immaculée Conception

 Rohatsu
 �Célébration de la naissance du 5e Imâm 
Muhammad al-Bâqir

  Veillée de Noël

 Nativité du Seigneur

  Jour de Noël
 �Commémoration du martyre de Dame 
Sayeda Zainab

 Synaxe de la Sainte Vierge

 Saint Étienne   Sainte Famille

 �Célébration de la naissance de Ali 
Asghar

  4e dimanche de l’Avent

 �Célébration de la naissance du 9e 
Imâm Mohammad Al Jawad

                �Du 13 au 15 décembre : 
Célébration de la naissance du 
10e Imâm Ali Al Hadi et de son 
martyre

  3e dimanche de l’Avent

 �Début Hanouccah

 Fin Hanouccah

  Saint Nicolas

  2e dimanche de l’Avent

27



       Protestants évangéliques 

       Une solidarité inspirée

Un jour, sur une colline, Jésus prit cinq pains et deux 
poissons. Il leva les yeux vers le ciel, rendit grâce. Et tout 
devint surabondance : un pique-nique improvisé et surnaturel 
pour quelques milliers de convives. En confiant ce peu à ses 
disciples, il leur apprit que le miracle naît du partage et de la 
confiance.

Notre façon de vivre le repas institué par Jésus, la Sainte 
Cène, s’enracine dans ce même élan. Quand le pain est 
rompu - souvent à partir de pains entiers -, il devient signe 
d’unité dans la diversité. Des frères et des sœurs se lèvent au 
milieu de l’assemblée pour le distribuer. Telle une prédication 
silencieuse : chacun reçoit, chacun transmet, chacun se fait 
serviteur.

Avant de manger et de boire, nous nous attendons les uns les 
autres.

Dans ce silence habité, les différences et les différends 
s’apaisent pour que le Christ rassemble les cœurs. Parfois, 
l’instant se prolonge dans une agape fraternelle, simple et 
joyeuse : un repas d’accueil où celui qui partage et celui qui 
reçoit sont à la même table.

Cette communion trouve son épanouissement lorsque, 
au-delà de nos murs, toutes les assemblées de l’Entente 
évangélique s’unissent pour un culte en commun. Là encore, 
chacun y apporte ce qu’il a : sa voix, sa prière, son accent de 
foi - qu’il soit baptiste, mennonite, méthodiste, pentecôtiste 
ou charismatique.

Et comme les pains et les poissons entre les mains du Christ, 
nos différences deviennent sources d’abondance et de joie 
partagée.

Ces moments nous redisent que le vrai partage se vit dans 
un amour désintéressé, au-delà des appartenances et des 
frontières. Ils nous invitent à bâtir, humblement et à côté 
d’autres, un monde de paix et d’espérance.

Janvier 2027



Janvier 2026 – p.4
Protestants

Mai 2026 – p.12
Bouddhistes

Octobre 2026 – p.22
Orthodoxes

Février 2026 – p.6
Musulmans sunnites

Juin 2026 – p.14
Consistoire israélite

Novembre 2026 – p.24
Bahá’ís

Mars 2026 – p.8
Apostoliques arméniens

Juillet 2026 – p.16
Fête nationale

Décembre 2026 – p.26
Catholiques

Avril 2026 – p.10
Juifs libéraux

Août 2026 – p.18
Musulmans shi'ites

Janvier 2027 – p.28
Protestants évangéliques

Septembre 2026 – p.20
Hindouistes

29



30



Calendrier réalisé par la Ville de Strasbourg, en étroite collaboration  
avec les représentantes et représentants des différentes confessions :

François-Nicolas d’Alincourt (Catholique)

Clara Clément (Bouddhiste)

Élie David (Union juive libérale)

Silvia Dinia (Bahá’íe)

Nassr Eddine Errami (Musulman shi’ite)

Glyn Hackett (Protestant évangélique)

Vasile Iorgulescu (Orthodoxe)

Pierre Magne de la Croix (Protestant)

Ariel Rebibo (Consistoire israélite)

Eyüp Şahin (Conseil régional du culte musulman)

Élane Seevatheean (Culte hindou dravidien)

Marinka Stepanian (Apostolique arménienne)

avec le concours de Bernard Guillot (BG Animation Conseil)

Crédits photos :  

Abdesslam Mirdass

Contact :

relationaveclescultes@strasbourg.eu



Ville et Eurométropole de Strasbourg
1 parc de l’Étoile

67076 Strasbourg Cedex
+33 (0)3 68 98 50 00

www.strasbourg.eu


